
 

Entre a pele e a política: a resistência negra como projeto de sociedade e horizonte 

epistemológico decolonial. 

 

DOI: https://doi.org/10.5281/zenodo.17947673 

Tamara da Silva (Gestora Pública, Mestranda em Políticas Públicas/UFPR) 

Email: tamara.dasilva@hotmail.com 

 

Resumo: Este artigo propõe a resistência negra como um projeto de sociedade que tensiona as dicotomias 
corpo/política e individual/coletivo. A partir da experiência cotidiana das pessoas negras suas disputas pelo 
corpo livre e autônomo, ressignifica-se a esfera política numa epistemologia engajada com a descolonização. 
Entre teoria e experiência, examina-se como práticas interpessoais e coletivas, pautadas na negritude, 
conformam uma agenda política emancipada.  
Palavras‑chave: resistência negra; política corporal; interseccionalidade; epistemologia descolonial. 
 

1. Introdução  

A pele negra, carregada de história e sofisticação, é também território de exposição 

social. Sob a lente de pensadoras negras, ela não é apenas marca identitária: é terreno político, 

palco de violência e sede de afirmação. Este artigo busca analisar a resistência negra como 

projeto de sociedade entendido como um conjunto de tensões, práticas e epistemologias que 

se articulam para transformar o Brasil num espaço de justiça, equidade e alteridade.  

Essas práticas não se limitam à atuação institucional ou partidária, mas se expressam 

em modos de existir, resistir e criar que se desdobram nos territórios periféricos, nas 

comunidades quilombolas, nos espaços urbanos e na vivência cotidiana de quem carrega na 

pele o histórico de opressão e luta.  

A resistência negra, nesse sentido, não se configura apenas como reação à exclusão, 

mas como construção ativa de mundos possíveis, fundados em valores como ancestralidade, 

coletividade, espiritualidade, justiça racial e autonomia.  

Neste sentido, a centralidade do corpo na política negra evidencia uma ruptura com o 

modelo racional-iluminista hegemônico da modernidade ocidental. O corpo negro não é mero 

portador de demandas; é fonte de conhecimento, memória e invenção.  

 Na escuta dos saberes ancestrais, na potência das experiências vividas e na 

reivindicação da estética como ética, emerge uma epistemologia insurgente que desloca os 

centros tradicionais de produção do saber. Ao tornar visíveis os modos de ser e de pensar das 

populações negras, essa epistemologia reivindica o direito de imaginar e instituir outra 

 

https://doi.org/10.5281/zenodo.17947673
mailto:tamara.dasilva@hotmail.com


 

sociedade mais justa, plural e enraizada nas histórias silenciadas.  

Assim, este artigo busca refletir sobre a resistência negra como um campo 

epistemopolítico que questiona as estruturas excludentes do Estado e da sociedade, propõe 

alternativas emancipatórias e reposiciona os sujeitos negros como protagonistas na 

formulação de um novo pacto civilizatório.  

O texto se organiza em quatro partes: inicialmente, discute-se a centralidade do corpo 

como território político; em seguida, analisa-se a construção de práticas de resistência 

ancoradas na cultura e na espiritualidade negra; posteriormente, aborda-se a contribuição das 

epistemologias negras na redefinição do conceito de política; por fim, propõem-se caminhos 

para políticas públicas que reconheçam e incorporem essa matriz civilizatória como horizonte 

coletivo.  

Justifica-se este estudo pela necessidade urgente de aprofundar o debate sobre as 

formas como os corpos negros historicamente marcados pela violência, exploração e controle 

se tornam protagonistas de processos de emancipação social e política.  

Em um cenário em que o racismo estrutural ainda determina o acesso desigual a 

direitos, recursos e representatividade, compreender a resistência negra como um projeto de 

sociedade implica deslocar os marcos convencionais do pensamento político ocidental e 

valorizar as epistemologias construídas desde as margens.  

A proposta de pensar o corpo negro como território político parte do entendimento de 

que não há separação entre a experiência vivida e a produção de conhecimento. Tal 

perspectiva rompe com a tradição eurocêntrica que dissocia razão e sensibilidade, mente e 

corpo, sujeito e estrutura. As mulheres negras, em especial, têm desenvolvido uma crítica 

interseccional que revela como gênero, raça, classe e território se entrecruzam, 

potencializando tanto as formas de dominação quanto os modos de resistência.  

Assim, esta pesquisa também se inscreve na linhagem do pensamento 

mulherista-africano e afro-diaspórico, que reorienta as práticas políticas a partir de valores 

como cuidado coletivo, reciprocidade, ancestralidade e dignidade.  

Além disso, ao abordar a cultura e a espiritualidade como dimensões centrais das 

práticas de resistência negra, este estudo amplia o campo da análise política, incorporando 

expressões que historicamente foram marginalizadas ou desqualificadas pelo saber acadêmico 



 

tradicional.  

Os terreiros, os batuques, os corpos em movimento, as práticas de autocuidado e os 

rituais de cura são aqui compreendidos como expressões legítimas de luta e elaboração 

política, que articulam presente, passado e futuro de maneira não linear. Por fim, ao propor 

caminhos para políticas públicas que dialoguem com essas formas de existência e resistência, 

o texto busca contribuir para uma agenda pública antirracista, decolonial e pluriepistêmica.  

Reconhecer a matriz civilizatória negra como fundante de alternativas possíveis para o 

bem viver no Brasil é mais do que uma tarefa acadêmica: é um compromisso ético com a 

justiça histórica e com o futuro do país.  

O objetivo principal deste artigo é analisar a resistência negra como um projeto de 

sociedade que tensiona e articula as dicotomias entre corpo e política, bem como entre o 

individual e o coletivo. Busca-se compreender como a experiência corporal das pessoas 

negras marcada por disputas por autonomia, reconhecimento e liberdade serve como 

fundamento para a construção de uma epistemologia política descolonial e emancipatória. 

Pretende-se, ainda, identificar as práticas culturais, espirituais e políticas que, ancoradas na 

negritude, configuram modos alternativos de organização social e de produção de 

conhecimento.  

Este estudo foi desenvolvido a partir de uma pesquisa qualitativa, com ênfase em 

métodos bibliográficos, documentais e em pesquisa participante. Inicialmente, realizou-se um 

levantamento bibliográfico e documental abrangente, que envolveu a análise crítica de textos 

acadêmicos, documentos históricos, artigos e produções que abordam a resistência negra, as  

epistemologias decoloniais, a centralidade do corpo na política e as práticas culturais e 

espirituais da negritude.  

Além da pesquisa em fontes escritas, o trabalho incorporou a participação ativa em 

eventos políticos, rodas de conversa e encontros comunitários relacionados aos movimentos 

negros, periféricos e mulheristas. Essas vivências possibilitaram a observação direta das 

práticas de resistência, a troca de saberes e a compreensão das dinâmicas coletivas de luta e 

organização.  

A combinação dessas abordagens permitiu uma articulação entre a teoria e a 

experiência, favorecendo uma análise crítica situada e engajada com os processos de 



 

descolonização e emancipação social. A metodologia adotada valoriza a pluralidade de vozes 

e saberes, respeitando o protagonismo dos sujeitos negros na produção do conhecimento e na 

construção de políticas públicas mais justas e inclusivas.  

 

2. Metodologia  

Este estudo se inscreve no campo da pesquisa qualitativa, de natureza interdisciplinar, 

articulando métodos bibliográficos, documentais e etnográficos de inspiração participante. 

Inicialmente, realizou-se um levantamento bibliográfico que abrangeu obras fundamentais das 

epistemologias negras (Carneiro, 2003; Collins, 2000), dos estudos decoloniais (Mbembe, 

2018; Walsh, 2009) e das teorias feministas interseccionais (Crenshaw, 1989; Gonzalez, 

2020).  

A dimensão empírica da pesquisa se concretizou pela participação em rodas de 

conversa, encontros de movimentos periféricos, atividades culturais e espaços comunitários 

de matriz africana. Essas vivências ocorreram entre 2022 e 2024, em Curitiba e região 

metropolitana, com foco em territórios quilombolas e periferias urbanas com forte 

organização negra e mulherista.  

Tais experiências permitiram observar e compreender as práticas cotidianas de 

resistência, os modos de produção de saber coletivo e as estratégias de enfrentamento do 

racismo estrutural. A metodologia buscou valorizar a escuta sensível, os saberes orais e os 

afetos como dimensões legítimas de produção de conhecimento, conforme propõe bell hooks 

(1992, p. 145), ao afirmar que “o conhecimento mais transformador emerge da experiência 

vivida, e não apenas da abstração intelectual”.  

A valorização de saberes situados e de vozes historicamente silenciadas está alinhada 

ao que Sueli Carneiro (2003, p. 23) define como enfrentamento ao “epistemicídio”, que é a 

negação sistemática das formas de conhecer das populações negras. Assim, o estudo assume 

como horizonte ético-epistemológico a pluralidade de fontes e sujeitos, em conformidade com 

a proposta de uma pesquisa decolonial, antirracista e engajada com os territórios.  

 

3. Desenvolvimento e Referencial Teórico  

A resistência negra, entendida como um projeto político e social, tem na centralidade 



 

do corpo e na interseccionalidade suas principais linhas de articulação para a construção de 

uma nova matriz civilizatória. Para compreender essa resistência, é fundamental dialogar com 

os aportes das epistemologias negras, dos estudos decoloniais e das teorias feministas negras, 

que juntas tensionam as dicotomias tradicionais do pensamento ocidental, como corpo/mente, 

individual/coletivo e política/cotidiano.  

Essa construção epistemológica propõe uma política ancorada na experiência vivida, 

onde o corpo negro, historicamente subalternizado, emerge como território de luta, memória e 

criação.  

A espiritualidade, a ancestralidade e a cultura popular deixam de ser elementos 

marginais e tornam-se eixos estruturantes de práticas políticas que rompem com os padrões 

hegemônicos de racionalidade, masculinidade e branquitude. Assim, a resistência negra se 

expressa não apenas em grandes movimentos organizados, mas também nas micropolíticas do 

cotidiano – nos gestos, nas narrativas, nas linguagens e nas redes de afeto e solidariedade que 

sustentam os territórios periféricos e quilombolas.  

Ao reconhecer essas práticas como formas legítimas de ação política, desloca-se a 

centralidade do Estado como único produtor de políticas públicas e reposiciona-se o sujeito 

negro como agente histórico, produtor de saberes e de alternativas civilizatórias. A articulação  

entre corpo, território, cultura e espiritualidade passa a ser não apenas estratégia de 

sobrevivência, mas horizonte ético e político de reexistência e transformação social.  

 

3.1 O Corpo como Território Político  

O corpo negro é locus de violências históricas e contemporâneas, mas também é lugar 

de afirmação, resistência e criação. A partir das reflexões de autores como Frantz Fanon 

(1967), bell hooks (1992) e Achille Mbembe (2003), o corpo é compreendido como um 

espaço político, onde se travam lutas contra a desumanização e o racismo estrutural. Fanon, 

por exemplo, destaca como o corpo negro é “marcado” pela colonialidade e pela violência, 

mas também como o locus da consciência e da libertação. “O corpo negro é um objeto no 

mundo de um branco, mas também um corpo que pensa a sua própria negação” (Fanon, 1967, 

p. 110).  

As teorias feministas negras ampliam essa análise ao enfatizar o corpo das mulheres 



 

negras como espaço de múltiplas opressões e de resistência estratégica. A interseccionalidade, 

conforme articulada por Kimberlé Crenshaw (1989) e aprofundada por estudiosas como 

Patricia Hill Collins (2000), revela como gênero, raça, classe e sexualidade se cruzam na 

produção das desigualdades, e como esses marcadores são sentidos no corpo e nas 

experiências cotidianas.  

 

3.2 Cultura, Espiritualidade e Práticas de Resistência  

A cultura e a espiritualidade negras são elementos centrais na construção das práticas 

de resistência, atuando como fontes de resiliência, identidade e organização coletiva. Os 

saberes ancestrais, as religiões de matriz africana, as expressões artísticas e os rituais 

comunitários são manifestações que reforçam vínculos, promovem a cura e reafirmam a 

dignidade frente às estruturas opressoras.  

Autores como Sueli Carneiro (1996) e Kabengele Munanga (2003) apontam para a 

importância de reconhecer esses elementos não apenas como patrimônio cultural, mas como 

epistemologias vivas que contestam o racismo epistêmico e apontam para formas alternativas 

de conhecimento e existência.  

 

3.3 Epistemologias Negras e Redefinição da Política  

As epistemologias negras propõem um deslocamento paradigmático, desafiando a 

hegemonia do saber ocidental e iluminista. Essa perspectiva recupera saberes silenciados e 

legitimados, trazendo à tona a experiência e o conhecimento produzidos nas periferias, nas 

comunidades quilombolas e nas trajetórias de luta das populações negras.  

Com isso, o conceito de política se amplia para além dos espaços institucionais 

tradicionais, incorporando as práticas cotidianas, as lutas simbólicas e as formas de 

organização baseadas na coletividade, na solidariedade e na ancestralidade. Essa 

reconfiguração política é crucial para a construção de projetos de emancipação que rompam 

com as estruturas coloniais e racistas.  

Nessa perspectiva, a política deixa de ser compreendida unicamente como exercício do 

poder institucionalizado, passando a ser vivida como prática existencial e coletiva, onde a 

dimensão afetiva, espiritual e cultural ocupa lugar central.  



 

As comunidades negras, periféricas e quilombolas, ao mobilizarem saberes ancestrais, 

narrativas orais, expressões artísticas e espiritualidades afro-diaspóricas, reinventam o fazer 

político e produzem novas formas de estar no mundo que desafiam os marcos da 

colonialidade. Essa ampliação do campo político implica também uma redefinição das 

prioridades na formulação de políticas públicas.  

Em vez de intervenções tuteladas ou fragmentadas, torna-se necessário reconhecer as 

práticas já existentes como políticas em si como são, por exemplo, os mutirões comunitários, 

os terreiros, as rodas de conversa, os coletivos culturais e as experiências de cuidado coletivo 

entre mulheres negras. Tais práticas configuram uma matriz civilizatória baseada na 

reciprocidade, no bem viver e na centralidade da vida como valor político.  

Assim, a resistência negra não apenas denuncia as opressões estruturais, mas também 

afirma um outro mundo possível, um mundo que já existe nas margens, nas brechas, nos 

territórios de luta e de esperança. Essa é a potência política que emerge da reexistência negra:  

não como utopia abstrata, mas como prática concreta de um projeto de sociedade centrado na 

dignidade, na justiça racial e na pluralidade de saberes.  

 

3.4 Práticas de Resistência Negra: Entre o Cotidiano e a Ação Política  

As práticas de resistência negra se manifestam em múltiplos níveis, permeando tanto 

as ações cotidianas quanto as mobilizações coletivas e políticas. No cotidiano, a resistência se 

expressa na afirmação da identidade negra, na preservação e renovação de saberes ancestrais, 

e no enfrentamento das violências simbólicas e materiais impostas pelo racismo estrutural.  

Essas práticas cotidianas são, ao mesmo tempo, atos políticos, pois desafiam as 

narrativas hegemônicas que tentam invisibilizar ou estigmatizar as populações negras. As 

rodas de conversa, os terreiros, os movimentos culturais e as organizações comunitárias 

configuram espaços de produção de sentido e fortalecimento dos laços sociais, atuando como 

laboratórios de práticas políticas descoloniais.  

Por outro lado, a resistência negra também se manifesta em arenas institucionais e 

políticas, seja por meio da militância em movimentos sociais, da ocupação de espaços de 

poder, ou da formulação de políticas públicas específicas. A intersecção entre o local e o 

global, o simbólico e o estrutural, revela a complexidade dessa luta que é simultaneamente 



 

cultural, política e espiritual.  

 

4. Propostas para Políticas Públicas: Incorporar a Matriz Civilizatória Negra  

O reconhecimento das práticas de resistência e das epistemologias negras como 

fundamentos para políticas públicas implica uma mudança profunda no modo como o Estado 

e a sociedade enxergam e atendem as demandas das populações negras. As políticas públicas 

antirracistas, para serem efetivas, precisam incorporar os princípios da matriz civilizatória 

negra, que valorizam a coletividade, a ancestralidade, o cuidado e a autonomia.  

Essa incorporação exige, entre outras medidas, a participação efetiva dos sujeitos 

negros na formulação, implementação e avaliação das políticas; o reconhecimento dos saberes 

tradicionais e das práticas culturais e espirituais; e a promoção de iniciativas que fortaleçam 

os territórios negros, como os quilombos e as periferias urbanas.  

Diversos estudos e experiências no Brasil têm mostrado que a efetivação de políticas 

públicas que dialoguem com essa matriz possibilita avanços significativos no enfrentamento 

das desigualdades raciais, na valorização da diversidade cultural e na construção de uma 

sociedade mais justa e plural.  

Portanto, a construção de políticas públicas que reconheçam e incorporem a matriz 

civilizatória negra exige mais do que a inclusão formal de sujeitos historicamente excluídos. 

Requer uma ruptura com paradigmas coloniais e uma reorientação ética e epistemológica dos 

modos de pensar, fazer e aplicar política. A seguir, apresentam-se caminhos possíveis para 

esse reposicionamento, com base em experiências comunitárias e saberes ancestrais:  

 

4.1 Reconhecimento dos Saberes e Práticas Ancestrais como Fundamento Político  

É imprescindível que o Estado reconheça as práticas culturais, espirituais e 

comunitárias das populações negras como formas legítimas de produção de conhecimento e 

organização política. A oralidade, os rituais, os modos de cura e os saberes transmitidos 

intergeracionalmente nos quilombos, nos terreiros, nas periferias e nas comunidades urbanas 

devem ser valorizados como fundamentos para a formulação e avaliação de políticas públicas.   

Esse reconhecimento exige uma mudança paradigmática na forma como o Estado 

formula, implementa e avalia suas políticas. Ao invés de impor modelos coloniais e 



 

eurocentrados de gestão pública, é necessário construir processos participativos que 

dialoguem com as cosmopercepções afro-brasileiras, baseadas na coletividade, no equilíbrio 

com a natureza, no tempo circular e no respeito aos mais velhos como guardiões do saber.  

Isso significa assumir que o saber acadêmico não é o único válido, e que a escuta 

sensível às vozes historicamente silenciadas é condição para políticas realmente inclusivas e 

emancipadoras.  

Trata-se de um movimento de descolonização das estruturas institucionais, em que o 

conhecimento não é apenas coletado, mas construído em coautoria com os sujeitos dos 

territórios.  

A escuta nas rodas de conversa, a presença em festas tradicionais e celebrações 

espirituais, a inserção respeitosa em contextos comunitários, são formas metodológicas e 

políticas que possibilitam compreender as dinâmicas de resistência negra a partir de suas 

próprias referências.  

Dessa forma, formulações políticas deixam de ser distantes e abstratas e passam a ser 

fruto de experiências enraizadas e vividas. Ao assumir essa perspectiva, o Estado abre 

caminho para uma práxis política comprometida com o bem viver, conceito que atravessa 

várias experiências de resistência nos territórios negros e indígenas, e que propõe uma 

convivência harmônica entre seres humanos, natureza, espiritualidade e memória ancestral. 

Incorporar essa matriz civilizatória na agenda pública é mais do que reparar injustiças: é 

ampliar as possibilidades de futuro a partir da sabedoria que persiste nos corpos e nos 

territórios historicamente violentados.  

 

4.2 Participação Ativa, Territorializada e Descentralizada  

A efetivação da democracia racial depende da presença efetiva das comunidades 

negras em todas as fases das políticas públicas: formulação, implementação, monitoramento e 

avaliação. É necessário garantir instâncias de participação contínuas e enraizadas nos 

territórios, respeitando suas formas de organização coletiva e lideranças tradicionais, com 

ênfase nas mulheres negras, juventudes e povos de terreiro.  

Para além da simples representação, a participação deve ser entendida como um 

processo de co-criação e co-gestão das políticas, que valorize o conhecimento local e as 



 

estratégias de resistência desenvolvidas cotidianamente. Isso implica desconstruir práticas 

excludentes e hierárquicas presentes nas estruturas estatais, abrindo espaço para modelos 

horizontais de governança que garantam autonomia e protagonismo aos sujeitos negros.  

Além disso, é fundamental o investimento em capacitação política e técnica, 

especialmente para as mulheres negras e jovens, possibilitando que ampliem seu acesso a 

espaços decisórios e conduzam projetos alinhados às necessidades reais de suas comunidades. 

A consolidação dessas instâncias participativas contribui para a construção de políticas mais 

legítimas, eficazes e sensíveis às especificidades culturais, sociais e econômicas dos territórios 

negros.  

Somado a isso, o monitoramento e a avaliação das políticas públicas devem ser 

realizados com metodologias que respeitem as particularidades dessas populações, 

incorporando indicadores que reflitam não apenas aspectos quantitativos, mas também 

qualitativos, ligados à valorização da identidade, do pertencimento e da reparação histórica.  

Portanto, a efetivação de uma democracia racial verdadeira passa necessariamente pela 

institucionalização de processos participativos que fortaleçam as redes de resistência e 

assegurem que as políticas públicas sejam expressões concretas dos anseios e das lutas das 

populações negras.  

 

4.3 Territorialização e Intersetorialidade  

As políticas públicas devem considerar os territórios negros como espaços de vida, 

cultura e resistência, e não como áreas de vulnerabilidade a serem assistidas. Isso implica em 

ações intersetoriais articuladas entre educação, saúde, cultura, segurança alimentar, habitação, 

transporte, regularização fundiária e economia solidária, respeitando as especificidades e 

demandas locais.  

Para tanto, é fundamental garantir a escuta ativa e a participação efetiva das 

comunidades na formulação, implementação e avaliação das políticas, assegurando que as 

soluções não sejam impostas de forma verticalizada, mas construídas coletivamente a partir 

dos saberes e práticas já existentes nesses territórios.  

Reconhecer a centralidade da ancestralidade, das lideranças comunitárias, das 

expressões culturais e das formas autônomas de organização social é essencial para romper 



 

com lógicas coloniais de gestão pública e promover uma justiça territorial que valorize os 

modos de vida negros. Ao invés de intervenções pontuais e paliativas, é preciso investir em 

políticas estruturantes, duradouras e emancipatórias que fortaleçam a soberania dos povos 

negros sobre seus territórios e projetos de vida.  

 

4.4 Formação Antirracista e decolonial para Agentes Públicos  

Propõe-se a criação de programas de formação permanente voltados a servidores e 

gestoras/es públicas/os com foco nas relações étnico-raciais, espiritualidades afro-brasileiras, 

história e cultura africana e afro-brasileira, epistemologias negras e práticas de justiça 

restaurativa. O objetivo é transformar a cultura institucional e promover o enfrentamento do 

racismo nas estruturas do Estado.  

Essa abordagem territorializada reconhece a historicidade e a diversidade das 

comunidades negras, valorizando suas práticas coletivas e modos de vida como elementos 

centrais para a formulação das políticas. “A experiência vivida é um local de teorização, de 

onde emergem saberes que desafiam o cânone branco e patriarcal” (HOOKS, 1992, p. 145).  

As intervenções devem partir do diálogo com os próprios territórios, respeitando seus 

ritmos, saberes e estruturas sociais, de modo a fortalecer a autonomia e a capacidade de 

autogestão.  

No âmbito da educação, por exemplo, a inclusão de conteúdos que promovam a 

história, a cultura e a contribuição dos povos negros deve ser priorizada, ao mesmo tempo em 

que se incentivem metodologias pedagógicas que valorizem a oralidade e as narrativas 

ancestrais. Na saúde, a valorização das práticas de cura tradicionais, associadas ao 

atendimento multicultural, fortalece a integralidade do cuidado.  

A segurança alimentar deve levar em conta os sistemas tradicionais de produção e 

conservação de alimentos presentes nas comunidades, incentivando a agricultura familiar e 

sustentável. Já a regularização fundiária representa uma medida fundamental para garantir o 

direito à terra, essencial para a reprodução cultural e social das comunidades quilombolas e 

periféricas.  

Por fim, a economia solidária, pautada na cooperação e no fortalecimento dos 

empreendimentos coletivos, deve ser apoiada como alternativa econômica que potencializa a 



 

autonomia das populações negras, especialmente das mulheres e juventudes, contribuindo 

para a superação das desigualdades estruturais.  

Dessa forma, as políticas públicas que incorporem essa matriz civilizatória têm o 

potencial de transformar as relações sociais, econômicas e culturais no país, promovendo 

justiça racial e reconhecimento pleno dos direitos históricos das comunidades negras.  

 

4.5 Fomento à Cultura Negra e às Economias Comunitárias  

É urgente garantir financiamento público estável e acessível para iniciativas negras nas 

áreas da arte, cultura, memória, comunicação comunitária e economia solidária. Incentivos a 

redes de produção e consumo baseadas na coletividade, no cuidado e na sustentabilidade são 

caminhos para a autonomia econômica e a valorização das formas negras de viver e produzir.  

O financiamento público deve ser estruturado de forma transparente, participativa e 

descentralizada, garantindo que os recursos cheguem diretamente às comunidades e grupos 

organizados, sem burocracias que dificultem o acesso. Programas específicos para mulheres 

negras, juventudes e lideranças tradicionais são essenciais para fortalecer o protagonismo 

desses sujeitos nas dinâmicas de produção cultural, econômica e social.  

Além disso, a articulação entre diferentes esferas governamentais, instituições de 

ensino, organizações da sociedade civil e movimentos sociais amplia o alcance e a eficácia 

dessas iniciativas. A construção de parcerias que respeitem as autonomias locais e estimulem 

a cooperação solidária fortalece as redes comunitárias e potencializa os impactos positivos nas 

comunidades.  

A valorização das formas negras de viver e produzir deve se refletir em políticas 

públicas que incentivem práticas sustentáveis e comunitárias, reconhecendo que a economia 

negra não se limita à lógica do mercado tradicional, mas se apoia em princípios de 

solidariedade, cuidado mútuo e respeito à natureza. Assim, a autonomia econômica torna-se 

um elemento central para a manutenção da identidade cultural e para a efetivação de direitos 

sociais, contribuindo para a construção de uma sociedade mais justa e plural.  

 

4.6 Reencantamento da Política  

Por fim, propõe-se o reencantamento da política a partir das matrizes civilizatórias 



 

africanas e afro-brasileiras. Isso significa recolocar o afeto, o cuidado, a espiritualidade, o  

corpo e a ancestralidade como dimensões constitutivas da ação pública. A política deixa, 

assim, de ser um campo tecnocrático ou exclusivamente racional para se tornar também um 

espaço de cura, memória e transformação coletiva.  

Esse reencantamento da política implica um deslocamento epistemológico e prático, 

em que as políticas públicas passam a reconhecer as múltiplas formas de existência e 

resistência presentes nas comunidades negras. Incorporar o afeto e o cuidado como princípios 

orientadores da ação pública é romper com a lógica excludente e fragmentada que 

frequentemente permeia as instituições estatais.  

A espiritualidade, entendida como conexão com o sagrado, a ancestralidade e os 

vínculos comunitários, deve ser valorizada como um saber legítimo e fonte de fortalecimento 

coletivo. Ao considerar o corpo como território de disputa política, as políticas públicas 

podem contribuir para a superação de violências estruturais e para a promoção de um projeto 

social inclusivo e emancipatório.  

Nesse sentido, a construção de uma política reencantada é também um ato de 

resistência, que reafirma a dignidade e a potência das populações negras frente aos legados 

coloniais e racistas. Trata-se de um convite para que o Estado e a sociedade se abram para 

outras formas de pensar, sentir e agir, ampliando os horizontes possíveis da democracia e da 

justiça social.  

 

5. Conclusão  

Este estudo procurou demonstrar que a resistência negra não se limita a uma resposta 

reativa ao racismo estrutural, mas constitui, ela própria, um projeto político de sociedade, 

enraizado em práticas ancestrais, culturais, espirituais e comunitárias. Ao problematizar as 

dicotomias corpo/política e indivíduo/coletivo, o artigo evidenciou como a experiência negra, 

historicamente silenciada, ressignifica o fazer político a partir de uma ética do cuidado, da 

coletividade e da ancestralidade.  

A centralidade do corpo como território político, a valorização das epistemologias 

negras e a espiritualidade como dimensão da vida coletiva foram articuladas na construção de 

uma nova gramática política. Esse deslocamento exige que o Estado e suas políticas públicas  



 

abandonem os paradigmas coloniais de gestão e representação, passando a reconhecer outras 

formas de produção de conhecimento, autoridade e justiça.  

As propostas aqui apresentadas apontam para a necessidade de políticas públicas que 

não apenas incluam os sujeitos negros em moldes já dados, mas que se deixem transformar 

por seus saberes e formas de vida. Incorporar a matriz civilizatória negra significa assumir um 

compromisso radical com a pluralidade, a dignidade e a reparação histórica, um gesto não 

apenas ético, mas civilizatório.  

Ao propor o reencantamento da política a partir da negritude, este artigo também 

afirma o poder criador da resistência negra. Trata-se de uma aposta na construção de mundos 

onde a justiça não seja exceção, mas fundamento, e onde a vida negra não apenas resista, mas 

floresça em liberdade, memória e afeto.  

 

Referências Bibliográficas  

CARNEIRO, Sueli. A construção do outro como não-ser como fundamento do ser. São 
Paulo: Selo Negro, 2003.  
 
COLLINS, Patricia Hill. Black feminist thought: knowledge, consciousness, and the politics 
of empowerment. 2. ed. New York: Routledge, 2000.  
 
CRENSHAW, Kimberlé. Demarginalizing the intersection of race and sex: a black 
feminist critique of antidiscrimination doctrine, feminist theory and antiracist politics. 
University of Chicago Legal Forum, v. 1989, n. 1, p. 139–167, 1989.  
 
FANON, Frantz. Pele negra, máscaras brancas. Salvador: EDUFBA, 2008. (Obra original 
publicada em 1952; tradução baseada na edição francesa de 1967).  
 
GONZALEZ, Lélia. Por um feminismo afro-latino-americano: ensaios, intervenções e 
diálogos. Rio de Janeiro: Zahar, 2020.  
 
HOOKS, bell. Ensinando a transgredir: a educação como prática da liberdade. São Paulo: 
WMF Martins Fontes, 2013. (Obra original de 1994, Teaching to transgress). [Nota: versão 
brasileira com título e ano correspondente ao conteúdo citado]  
 
KILOMBA, Grada. Memórias da plantação: episódios de racismo cotidiano. 2. ed. Rio de 
Janeiro: Cobogó, 2019.  
 
MBEMBE, Achille. Crítica da razão negra. São Paulo: N-1 Edições, 2018.  
 



 

MUNANGA, Kabengele. Rediscutindo a mestiçagem no Brasil: identidade nacional 
versus identidade negra. Petrópolis: Vozes, 2003.  
 
NOGUEIRA, Ana Flávia. Religiões afro-brasileiras e direitos humanos. Brasília: 
Fundação Cultural Palmares, 2017.  
 
RIBEIRO, Djamila. Pequeno manual antirracista. São Paulo: Companhia das Letras, 
2019.  
 
SOUZA, Jessé. A elite do atraso: da escravidão à Lava Jato. São Paulo: Leya, 2019.  

 


