
 

“O famoso ‘Julinho Romão’, ‘mestre em bagunçar’”: uma análise sobre as narrativas da 
capoeira de Júlio Romão em Belém-PA (1990-1993) 

 

DOI: https://doi.org/10.5281/zenodo.18601973 

Andreza Rayanne Alves Santos (Pós-Graduanda em  Linguagens e Artes na Formação 

Docente/IFPA) 

E-mail: andreza.alves.0401@gmail.com  

Carlos Daniel Matos Nascimento (Mestrando em Educação PPGEd/UEPA)  

E-mail: matosdaniel2014@gmail.com  

​
Resumo: O estudo se insere no contexto das últimas décadas do século XX, quando a capoeira em Belém-PA 
transitava entre marginalização social e valorização cultural. As narrativas sobre Mestre Júlio Romão, registradas 
em jornais locais, revelam tensões: ora ele é apresentado como desordeiro, ora como guardião de uma prática 
ancestral ligada à identidade afro-brasileira. Assim, o objeto de pesquisa são as divergências nas representações 
da capoeira de Romão na cidade, evidenciando-o como uma figura controversa. Para Baccino (2013), Belém 
participa do processo de revalorização da capoeira como elemento da ancestralidade africana, refletindo suas 
múltiplas facetas e funções sociais. A ambiguidade das representações jornalísticas levanta a questão: por que a 
mesma figura é retratada de modos tão opostos? Assim, o objetivo da pesquisa é compreender as narrativas 
divergentes, analisando os periódicos e as transformações sociais, filosóficas e culturais da capoeira no período 
estudado, considerando o contexto urbano e a trajetória individual do Mestre. Conclui-se que o contexto 
histórico e social reforça a especificidade e individualidade de cada Mestre, evidenciando as múltiplas atuações 
da capoeira. Em paralelo à retomada da prática como expressão da identidade nacional, observa-se um cenário 
de tensão perceptível nos jornais. Destaca-se, ainda, o impacto de uma nova estruturação da capoeira no período 
analisado, que possibilitou diferentes interpretações de seus elementos, refletidas na cobertura jornalística e no 
crescimento do esporte no Estado. 

Palavras-chave: Capoeira; Cultura Afrodescendente; Divergência de Narrativas. 

 

Introdução 

O presente estudo resulta de uma pesquisa que busca entender as nuances da capoeira 

no seio social da cidade de Belém-PA nas décadas finais do século XX, uma vez que, essa 

prática é dotada de uma formação histórica e significado presente na memória popular 

brasileira. Nossa pesquisa se iniciou em 2023 em uma investigação sobre os elementos sociais 

e políticos que envolvem o universo da capoeira, na época nossa intenção era analisar a 

relação desses fatores no período histórico em que a capoeira era entendida como um crime de 

vadiagem1, o contato com as fontes de jornais guiou nossa atenção para outra temporalidade e 

personagem histórico que destacou-se entre narrativas opostas a sobre si.  

1 O crime de vadiagem foi um delito previsto no Código Penal brasileiro de 1940, que criminalizava pessoas 
consideradas “sem ocupação” ou “sem meios de subsistência”. Na prática, essa lei foi usada para perseguir 
populações pobres, negras e marginalizadas, especialmente trabalhadores informais, artistas de rua e praticantes 
de capoeira. Revogado em 1984, o crime de vadiagem refletia o caráter excludente e disciplinador do Estado 
brasileiro, que associava pobreza à criminalidade e buscava controlar corpos e comportamentos fora dos padrões 
impostos. 

 

https://doi.org/10.5281/zenodo.18601973


 
Nosso interesse sobre a temática se despertou no ano de 2023 enquanto ainda éramos 

graduandos do curso de Licenciatura Plena em História, ganhou força na medida em que 

buscávamos entender o contexto histórico que envolve essas divergências. A pesquisa se 

moldou às fontes que encontramos presentes nos jornais que circulavam na capital paraense 

nestes anos iniciais da década de 1990, os recortes em questão nos apresentam o indivíduo 

histórico que norteia os rumos desse estudo: o mestre de capoeira, Júlio Romão. 

 No processo investigativo se destacam dois recortes de jornais que tratam sobre a 

prática da capoeira de Júlio Romão sob duas óticas diferentes: a edição publicada em 13 de 

novembro de 1990 no jornal O Liberal, onde informa-se as obras de Romão como mestre de 

capoeira e seus ideais para o desenvolvimento da pratica no Pará; e, posteriormente, na edição 

publicada em 6 e 7 de julho de 1993 no jornal Diário do Pará, onde o colunista Cincinato 

Azevedo disserta críticas ao comportamento de Romão. Estes recortes tão distintos entre si 

desencadearam este estudo que visa responder a seguinte problemática: A ambiguidade das 

representações jornalísticas levanta a questão: por que a mesma figura é retratada de modos 

tão opostos? 

Apenas um olhar atento e investigativo sobre a complexidade do universo 

capoeirístico, suas diversas vertentes e significados, bem como sua relação com a sociedade 

brasileira nas décadas finais do século XX permite encontrar métodos para responder a 

problemática proposta. Nesse sentido, o objetivo de nosso artigo é compreender o que move 

essas narrativas divergentes, de modo que buscamos analisar como a capoeira é retratada nos 

jornais e periódicos, considerando as transformações sociais, filosóficas e culturais dessa 

prática no período estudado com enfoque no contexto urbano e a trajetória individual do 

Mestre. Assim, procuramos compreender como a capoeira se insere nas dinâmicas sociais e 

culturais da Belém do final do século XX, observando de que forma essa prática dialoga com 

processos de resistência, identidade e transformação. A trajetória de Mestre Júlio Romão 

surge, nesse contexto, como um exemplo revelador das disputas por reconhecimento e 

pertencimento, evidenciando como a capoeira ultrapassa os limites do jogo corporal para se 

afirmar como expressão viva da memória e da ancestralidade negra. 

Portanto, ao investigarmos as representações de Mestre Romão e o tratamento dado à 

capoeira pela imprensa paraense, buscamos ir além da simples análise das fontes, procurando 

compreender os significados sociais e culturais que permeiam essa prática. A capoeira, nesse 

REVISTA NZINGA, FOZ DO IGUAÇU, V.2, N.2 

ISSN Eletrônico: 3086-3422 



 
contexto, revela-se como uma linguagem de resistência e afirmação identitária, capaz de 

expressar a trajetória e a luta do povo negro frente às tentativas de marginalização. Assim, 

este estudo pretende evidenciar como, mesmo diante das contradições e disputas simbólicas, a 

capoeira manteve-se como um elo entre passado e presente, tradição e modernidade, corpo e 

história, reafirmando seu papel fundamental na construção da memória coletiva e da cultura 

popular brasileira. 

 

Entre a perseguição e a resistência: o movimento negro brasileiro 

A capoeira constitui uma das expressões mais complexas e ricas da cultura 

afro-brasileira, nascida do encontro entre diferentes povos africanos trazidos à força para o 

Brasil durante o período escravocrata. Originada da dor, da luta e da necessidade de 

sobrevivência, que o estado de escravização trazia consigo, ela não se limita a uma prática 

corporal: é uma linguagem simbólica que une dança, luta, música e religiosidade em um 

mesmo gesto de resistência. Ao ser desenvolvida nos espaços de sociabilidade negra — nas 

senzalas, nos quilombos e nas ruas —, a capoeira tornou-se uma ferramenta de comunicação e 

solidariedade, capaz de articular o corpo como instrumento político e espiritual. Por isso, 

compreender a capoeira é compreender também a própria trajetória do povo negro no Brasil, 

marcada pela constante reinvenção diante da violência e da exclusão. 

Durante os séculos de escravidão e posteriormente no período republicano e Era 

Vargas, especialmente nas décadas de 1930 e 1940, a capoeira foi alvo de perseguição e 

criminalização. A elite branca via nela uma ameaça à ordem social, por representar autonomia 

e capacidade de organização entre os negros. No Código Penal de 1890, por exemplo, a 

prática foi enquadrada como contravenção, e seus praticantes eram presos ou violentamente 

reprimidos, pois a prática era vista como atividade de “vadios” e “marginais”, esse processo 

fazia parte de um projeto político de “nacionalização” da cultura que, sob o discurso de 

construção de uma identidade brasileira moderna e unificada, deslegitimava expressões 

populares negras e afro-brasileiras. 

Mesmo assim, a capoeira persistiu, reinventando-se como cultura, como arte e como 

modo de existir no mundo. Essa resiliência revela o que Lélia Gonzalez (1988) chama, em seu 

trabalho, de “estratégias culturais de resistência”, formas pelas quais o povo negro transforma 

dor em criação, opressão em estética e silêncio em linguagem. A capoeira, portanto, não é 

REVISTA NZINGA, FOZ DO IGUAÇU, V.2, N.2 

ISSN Eletrônico: 3086-3422 



 
apenas uma herança africana, mas um espaço de reinterpretação e produção de identidade, 

onde o corpo se torna território de memória e resistência. 

Para Gonzalez (1988), a cultura negra no Brasil é um processo de constante 

ressignificação. Em seu ensaio “Racismo e Sexismo na Cultura Brasileira”, a autora aponta 

que o racismo estrutural impõe ao negro uma condição de subalternidade, mas é também 

nesse contexto que emergem práticas culturais que reafirmam a dignidade e a ancestralidade 

afrodescendente. A capoeira é uma dessas práticas, um “lugar de fala corporal” (para usar 

uma expressão contemporânea inspirada em Lélia), em que o corpo negro se torna 

instrumento de saber e expressão. O gingado, a malícia e o ritmo são mais do que movimentos 

físicos: são formas de pensamento, de linguagem e de filosofia popular que questionam a 

hierarquia racial imposta pela sociedade brasileira. Assim, a capoeira pode ser entendida 

como uma pedagogia viva da resistência, que ensina, através do corpo, o que significa existir 

e resistir sendo negro em um país marcado pelo racismo. 

 Com o passar do tempo, especialmente a partir do século XX, a capoeira foi 

reconhecida como patrimônio cultural brasileiro, mas esse reconhecimento institucional não 

elimina suas raízes de resistência. Gonzalez (1988) nos alerta que o processo de 

“folclorização”2 das expressões afro-brasileiras pode ser também uma forma de apagamento 

simbólico, quando o Estado e a sociedade embranquecem as manifestações negras, retirando 

delas o seu caráter político. Como explica Silva (2016), sobre o embranquecimento do samba 

na sociedade brasileira, para ser aceito pela elite: 

 
O embranquecimento do samba foi um processo onde o branco, que já tem o 
poder socioeconômico e cultural na sociedade, foi se inserindo, ao mesmo 
tempo em que modificava o gênero musical, particularmente as letras. Para 
que o ritmo fosse tocado nas rádios e nos eventos de classe média e nas 
camadas mais altas da sociedade, foram sendo apagadas as figuras do 
malandro, no Rio de Janeiro, e do vagabundo, em São Paulo. (Silva, 2016, p. 
84) 

2 A folclorização da cultura negra foi o processo pelo qual manifestações culturais afro-brasileiras — como o 
samba, o carnaval e capoeira — foram, por um lado, reconhecidas e incorporadas à ideia de uma “identidade 
nacional” mestiça, especialmente a partir do Estado Novo (Governo Vargas) e do mito da democracia racial. Por 
outro lado, esse reconhecimento frequentemente as reduziu a elementos típicos e exóticos, despolitizando-as e 
obscurecendo suas origens ligadas à resistência e à luta contra o racismo, limitando-as a manifestações de 
entretenimento ou a um passado “primitivo”, o que era um mecanismo sutil de exclusão e controle. Essa 
folclorização só começou a ser desafiada de forma mais contundente com o crescimento e a articulação do 
Movimento Negro Unificado (MNU) a partir da década de 1970, que reivindicava a cultura negra como um 
campo de identidade, resistência política e valorização integral. 

REVISTA NZINGA, FOZ DO IGUAÇU, V.2, N.2 

ISSN Eletrônico: 3086-3422 



 
 

A capoeira, assim como outras heranças afrodescendente, continua a lutar contra as 

tentativas de domesticação, neutralização e perseguição de sua força ancestral. Nos terreiros, 

nas praças e nas universidades, ela se mantém como espaço de memória coletiva, onde o 

passado escravocrata é constantemente relembrado e ressignificado. A roda de capoeira é, 

portanto, um espaço pedagógico e espiritual, onde se ensina a liberdade por meio do corpo e 

do som. 

A importância da capoeira para a cultura afrodescendente também se revela na sua 

capacidade de gerar pertencimento e identidade. Gonzalez (1988) defendia que a cultura negra 

é um lugar de elaboração de uma consciência política, e a capoeira expressa exatamente isso. 

Ela é uma prática que une gerações, conecta a ancestralidade africana às lutas contemporâneas 

e reafirma a presença negra na história e no espaço urbano. Cada toque de berimbau, cada 

canto e cada ginga narram a trajetória de um povo que, mesmo oprimido, soube reinventar o 

Brasil com sua força criadora. Assim, a capoeira é simultaneamente memória, arte e política: 

uma celebração da vida e da coletividade negra que desafia o racismo e reafirma a 

humanidade negada pela colonização. 

Compreender a capoeira é compreender a complexidade da cultura afro-brasileira e 

sua contribuição decisiva para a formação da identidade nacional. Como argumenta Gonzalez 

(2019), é preciso reconhecer o “amefricanismo”3, a presença viva e criadora das matrizes 

africanas e indígenas na constituição da cultura latino-americana. A capoeira ensina que 

resistência também é beleza, que luta também é arte e que o corpo negro, em movimento, é 

uma forma de conhecimento. Nesse sentido, a capoeira permanece como símbolo de liberdade 

e de transformação, um testemunho do poder criador do povo negro e da continuidade de sua 

luta por reconhecimento e justiça. 

A partir da segunda metade do século XX, o movimento negro brasileiro intensificou a 

luta pela valorização das heranças culturais afrodescendentes como forma de enfrentamento 

3 O conceito de amefricanidade, desenvolvido por Lélia Gonzalez, propõe uma leitura das identidades negras e 
indígenas nas Américas a partir de suas raízes comuns e de suas resistências históricas à colonização. A 
amefricanidade representa a integração entre as experiências culturais, políticas e espirituais dos povos africanos 
e ameríndios que, mesmo submetidos à violência colonial, criaram novas formas de existir e resistir. Trata-se, de 
um conceito que valoriza os saberes, linguagens e práticas cotidianas desses povos, reconhecendo neles a base da 
formação das culturas latino-americanas, sendo forma de reivindicar o protagonismo negro e indígena na 
construção das Américas e de romper com visões eurocêntricas da história. 

REVISTA NZINGA, FOZ DO IGUAÇU, V.2, N.2 

ISSN Eletrônico: 3086-3422 



 
ao racismo estrutural e de reconstrução da identidade negra. Nesse contexto, a capoeira 

passou a ser reconhecida não apenas como uma prática corporal, mas como uma expressão 

educativa e política de resistência, que articula corpo, memória e comunidade. Conforme 

Nilma Lino Gomes (2017) afirma a cultura negra é um espaço de produção de saberes e de 

afirmação identitária, constituindo um processo contínuo de reconstrução e valorização do ser 

negro na sociedade brasileira. 

O movimento negro organizado compreendeu a capoeira como uma pedagogia da 

ancestralidade, capaz de transmitir valores civilizatórios africanos e fortalecer laços 

comunitários. Ao ocupar praças, escolas e espaços populares, a capoeira se tornou 

instrumento de educação emancipadora, promovendo a autoestima e o pertencimento cultural 

das populações negras. Essa leitura se aproxima do pensamento de Gomes (2017), quando a 

autora destaca que os saberes afro-brasileiros atuam como práticas educativas que 

reconfiguram o imaginário social e questionam a exclusão histórica do povo negro. 

Assim, a capoeira se consolidou como símbolo da resistência negra e da 

democratização da cultura, fruto direto da ação do movimento negro e da persistência de seus 

mestres. Seu reconhecimento como patrimônio cultural imaterial representa a conquista de um 

espaço historicamente negado e a reafirmação da dignidade da negritude. Como afirma 

Gomes (2017), que valorizar as expressões afro-brasileiras é um ato político e pedagógico de 

ruptura com o mito da democracia racial, reafirmando o direito à história, à memória e à voz 

do povo negro. 

 

Marginalidade e exaltação: o papel da imprensa paraense para propaganda da capoeira  

 

Diante do contexto exposto é notório que a história da capoeira e o do movimento de 

resistência da população negra compartilham a característica da marginalização histórica. 

Vieira e Assunção (1998) traçam um panorama detalhado sobre os mitos de origem da 

capoeira e como esses contos são diretamente associados com a comunidade negra, a prática 

da capoeira remete historicamente a resistência de escravizados ao sistema de opressão 

escravocrata, mas não um registro preciso sobre suas origens. As problemáticas enfatizadas 

sobre a dificuldade de contar uma história única referente a capoeira culminam num cenário 

de disputa sobre a mesma nas décadas finais do século XX. 

REVISTA NZINGA, FOZ DO IGUAÇU, V.2, N.2 

ISSN Eletrônico: 3086-3422 



 
Quando voltamos nosso olhar para a questão da capoeira nas décadas de 1980 e 1990, 

consideramos indispensável ressaltar a ponto crítico de divergência entre as diversas 

concepções de capoeira. Cunha et al (2014) destacam que esse período é primordial para a 

transição da capoeira de uma prática antes marginalizada para fonte de apelo popular, este fato 

se concilia com a formação de um nacionalismo pós ditadura militar. Esse contexto de 

divergência sobre a capoeira e sua finalidade como fator de identidade – ora associada ao 

movimento negro e outra a nacionalidade emergente –, pode ser encontrado também nas 

fontes analisadas. 

A capoeira no meio social nas décadas analisadas para este estudo supera a 

marginalização e adentra um contexto de ressignificação: por um lado, a capoeira tradicional 

ou angolana que remetia história de resistência e a própria influência da cultura afro-brasileira 

e, por outro lado, a capoeira regionalista que adotou inovações a dança e acrescendo um 

aspecto mais combativo na prática da capoeira e, sobretudo, “criou um método de ensino 

formal para uma prática até então predominantemente informal” (Vieira e Assunção, 1998, p. 

21). A distinção entre essas práticas não passa despercebida pela mídia, afinal, a imprensa tem 

um papel de destaque ao que se refere a construção da identidade nacional associada a 

capoeira.  

Leal e Fernandes (2023) destacam que este cenário de atrito entre as concepções da 

capoeira é ainda mais significativo quando focamos na capoeiragem em Belém-PA, visto que, 

o ressurgimento da prática na região coincide com o período dessas disputas pela narrativa. A 

reestruturação da capoeira em Belém começa na década de 1970 e tem como pilares distintos 

as figuras de três mestres que constroem suas práticas de acordo com suas vivencias e 

experiências próprias, são eles: Mestre Mundico4, Mestre Bezerra5 e, nosso foco durante a 

pesquisa, o Mestre Romão. 

Melo (2013) aborda o papel da capoeira na sociedade moderna como uma expressão 

da política de igualdade social que buscava amenizar os conflitos raciais no Brasil e, com 

isso, a presença de artigos em defesa ou em exaltação da prática são perceptíveis nos jornais 

5 Antonio Bezerra dos Santos, conhecido como Mestre Bezerra, é um capoeirista nascido no Maranhão que tem 
sua formação ainda no estado de origem e, posteriormente, passa a atuar ativamente em solo paraense a partir da 
década de 1970. Bezerra tinha como principal objetivo institucionalizar a capoeira como um esporte nacional. 

4  Raimundo Pereira Araújo (1957), conhecido como Mestre Mundico ou Mestre Rai, é um capoeirista autodidata 
paraense que tem como base de sua prática a ancestralidade e forte influência da cultura nortistas em seus 
movimentos e gingados.  

REVISTA NZINGA, FOZ DO IGUAÇU, V.2, N.2 

ISSN Eletrônico: 3086-3422 



 
durante o século XX. Com foco nesta afirmação podemos analisar o destaque encontrado em 

nossas fontes sobre a capoeira especializada do Mestre Romão e problematizar o contexto das 

publicações encontradas – e, assim, podemos compreender a influência da mídia nesse 

processo de uma caracterização dualística deste indivíduo histórico. Apresentamos neste 

primeiro momento o recorte encontrado na edição publicada em 13 de novembro de 1990 no 

jornal O Liberal: 

 
A associação quer divulgar a capoeira 
Júlio Romão, 41 anos, mestre de capoeira e fundador associação diz que a entidade 
pretende desenvolver um trabalho de cunho informativo e cultural, já que é comum a 
discriminação da capoeira por certos setores da sociedade (...) Um dos maiores 
sonhos do mestre é poder contar com a ajuda dos orgãos governamentais para editar 
e publicar o livro (...) O meu maior sonho é esse e penso isso sem fins lucrativos (O 
Liberal, 1990, p. 07) 
 

A reportagem aborda os trabalhos do Mestre, apresentando seus esforços de aplicar a 

própria abordagem da capoeira e institucionalizar o seu método em Belém. Baccino (2013) 

ressalta a transformação social da capoeira que outrora era caracterizada “como luta e defesa 

pela sobrevivência passando a ser um esporte voltado para a qualidade de vida e como 

profissão” (Baccino, 2013, p. 131); esse processo de profissionalização é intensificado nas 

décadas que analisamos. Dessa forma, ao traçar um paralelo entre o intuito informativo e 

sistemático do Mestre Romão podemos associa-lo ao método regionalista da capoeira durante 

a década de 1990.  

Cunha et al (2014) destacam que a capoeira regionalista ganhou espaço na imprensa, 

desenvolvendo um vínculo entre esses elementos que impulsiona a popularização da capoeira. 

A relação da capoeira regionalista e os jornais pode ser percebido na matéria mencionada, 

pois, o artigo do O Liberal ressalta “Um dos maiores sonhos do Mestre é poder contar com a 

ajuda dos orgãos governamentais para editar e publicar o livro” (O Liberal, 1990, p. 07) e este 

fator condiz com ascensão popular da capoeira destacada por Cunha et al (2014). 

Por outro lado, a prática do Mestre também é alvo de críticas publicadas no jornal 

Diário do Pará, esses relatos de extrema contradição entre si exemplificam o contexto de 

disputa entre as narrativas da capoeira: 
 
Capoeira em debate (II) 
Como se pode constatar no evento, tem mais gente de visão – e não apenas esses 2 
cariocas que só falam mal do Pará (...) darão uma imagem verdadeira do passado e 
presente da capoeira em Belém, sem comprometer-lhe o futuro com impropriedades 

REVISTA NZINGA, FOZ DO IGUAÇU, V.2, N.2 

ISSN Eletrônico: 3086-3422 



 
e mentiras... Como um certo “Romãozinho” e vários jovens “mestres” da mesma 
laia! (Azevedo, 1993, p. 5) 
 

O recorte da reportagem de Cincinato Azevedo nos permite apontar algumas questões 

sobre a disputa entre as práticas da capoeiragem e, principalmente, ao que diz respeito ao 

local ocupado por nosso individuo histórico em questão. Romão e sua capoeira são 

caracterizados no artigo com base em: 1) sua migração para o estado do Pará, o que frisa sua 

naturalidade carioca, algo que nos permite discutir as divergências da capoeira típica da cena 

do Rio de Janeiro; 2) por sua visão da prática analisada por Azevedo como sem perspectiva de 

passado da própria cidade.  

A matéria em questão traz um cenário de intensa comparação entre os mestres e, 

principalmente, de modo a inferiorizar a visão de Romão em contraste com demais mestres. 

Para Azevedo (1993), a capoeira estilizada e com características típicas das rodas cariocas 

expressas por Romão são apontadas como mentirosas e violentas, como se não fossem 

capazes de ser aplicadas em Belém. Por outro lado, a reportagem do O Liberal nos guia a uma 

compreensão diferente, enfatizando os ideais de Romão e sua proposta de retorno e 

valorização social da capoeira.  

Vieira e Assunção (1998) destacam que as décadas finais do século XX são marcadas 

pela oposição de perspectivas sobre o significado social da capoeira, este cenário compõe o 

contexto no qual o Romão está inserido e nos permite compreender a ambiguidade de 

características atribuídas a ele.  Dessa forma, constatamos que o papel da mídia ao 

caracterizar a capoeira e seus mestres corrobora com a divergência interna na cena 

capoeirística – ainda que não tenhamos adentrado nas intencionalidades de cada jornal, 

acreditamos que é indispensável o papel da mídia nesse contexto.  

 

“A capoeira (...) estava no sangue”: trajetória do Mestre Romão 

Diante de uma divergência considerável entre as fontes e o cenário complexo da 

capoeira entre as décadas finais do século XX, partimos para uma busca da trajetória 

individual do nosso objeto de pesquisa, Mestre Romão, para alcançar a resposta para a 

problemática levantada. Nascido no Rio de Janeiro, Mestre Romão deu início a prática da 

capoeira regional aos doze anos, em Bonsucesso, sob a orientação do Mestre Zé Pedro, e 

considerado como membro da sua família. Sua formação foi profundamente marcada pelas 

REVISTA NZINGA, FOZ DO IGUAÇU, V.2, N.2 

ISSN Eletrônico: 3086-3422 



 
rodas cariocas, espaços de convivência e aprendizado coletivo que ultrapassavam a dimensão 

física do jogo.  

Para Romão, o valor do capoeirista não estava no prestígio ou nas aparências, mas no 

gesto, na ética e na sabedoria transmitida dentro da roda. Essa compreensão, enraizada na 

oralidade e na vivência, acompanhou-o durante toda a vida e fundamentou sua prática como 

mestre e educador, fato este que se torna perceptível em: 
 
A lembrança que fica é que foi a roda de capoeira mais bonita e bem 
frequentada do Rio de Janeiro, talvez do Brasil. O Mestre Zé Pedro foi meu 
pai, irmão, filho. Eu vi e senti o universo da capoeira naquela roda. Aprendi 
que o meu valor é construído no meu feito e não no que tenho no bolso ou 
nas cores da minha roupa (Leal e Fernandes, 2023, p. 49) 
 
 

Em 1974, aos 25 anos, Mestre Romão chegou a Belém do Pará, em um momento de 

intensas mudanças culturais e sociais. Sua chegada marca um ponto de virada para a capoeira 

na região, que até então era pouco difundida e ainda cercada de preconceitos. A partir de suas 

aulas e apresentações, Romão iniciou um processo de consolidação e visibilidade da prática, 

aproximando-a tanto dos espaços populares quanto das instituições formais de ensino. Sua 

atuação na Universidade do Estado do Pará (UEPA) demonstra o reconhecimento de seu 

trabalho e a capacidade de integrar a capoeira aos debates sobre corpo, educação e cultura 

afro-brasileira. Nesse período, consolidou-se como uma das referências do movimento 

capoeirístico na Amazônia. 

Com o passar dos anos, Mestre Romão iniciou uma transição significativa em sua 

trajetória na capoeira, saindo da capoeira regional, direcionando-se para a Capoeira Angola, a 

qual descrevia como uma descoberta interior. Segundo o próprio mestre, “A Capoeira Angola 

estava em mim, estava no sangue e eu precisei estudar muito para ver, era um filho que estava 

dentro de mim” (Leal, Fernandes. 2023, p. 49). Essa nova fase representou uma busca por 

reconexão com a ancestralidade africana e com os fundamentos espirituais da capoeira. Para 

Romão, a Angola não era apenas um estilo ou técnica, mas uma filosofia de vida, na qual o 

corpo, a emoção e o ritmo se uniam como forma de expressão e autoconhecimento. Ele 

afirmava que a capoeira “Angola é pra todo mundo, mas nem todo mundo é pra capoeira 

Angola” (Leal e Fernandes, 2023, p. 49), reforçando o caráter sagrado e introspectivo dessa 

prática. 

REVISTA NZINGA, FOZ DO IGUAÇU, V.2, N.2 

ISSN Eletrônico: 3086-3422 



 
Os ensinamentos de Mestre Romão refletiam uma visão educativa e comunitária da 

capoeira. Suas aulas enfatizavam a importância da tradição, da escuta e da valorização da 

ancestralidade. Criticava abertamente a mercantilização da capoeira, que segundo ele afastava 

a prática de seus princípios originários e transformava o jogo em espetáculo. Defendia que a 

capoeira deveria permanecer como um espaço de partilha e aprendizado coletivo, onde se 

preservassem a oralidade, o canto e a memória dos mais velhos. Nesse sentido, sua trajetória 

em Belém simboliza não apenas a expansão da capoeira na região, mas também a luta por 

manter viva a essência afro-brasileira dessa manifestação. Em sua prática e pensamento, 

Mestre Romão unia corpo, arte e consciência, tornando-se um exemplo de resistência e de 

afirmação identitária dentro da história da capoeira amazônica. 

 

Críticas ao Mestre Romão: disputas pela memória da capoeira 

Cincinato Azevedo é o autor de duas matérias, a qual nos baseamos para a análise da 

figura do Mestre Romão. As matérias são veiculadas ao jornal Diário do Pará em julho de 

1993, sendo elas: a Capoeira em debate (06/07/1993) e Capoeira em debate (II) (07/07/1993). 

Ambas as matérias revelam uma visão crítica sobre o papel de Mestre Romão na consolidação 

da capoeira em Belém. Na primeira matéria, Cincinato adota um tom de aparente preocupação 

com os rumos da prática, questionando as lideranças locais e problematizando o que considera 

uma “distorção” dos valores tradicionais da capoeira.  
“Nato” Azevedo (palestrante) “Como vai a Capoeira em Belém? Por que a 
Capoeira vai mal? Por que não se sabe onde estão os mestres; Onde estão os 
mestres? Está faltando os mestres dizerem que são Mestres (...) Aqui, um 
mestre jamais vai a academia do outro... porque não se acha mestre. Está 
faltando para a Capoeira crescer em Belém o que se chama de sociabilidade, 
educação, fazer apresentações (...) É necessário que o mestre ame a 
Capoeira, leia, frequentemente outras academias” (Azevedo, 1993, p. 5) 

 

Já na segunda parte, o discurso se torna mais pessoal e direcionado, com críticas 

explícitas à atuação do Mestre Romão, descrito como uma figura que centralizava as ações da 

capoeira e se distanciava das raízes comunitárias da prática. Cincinato constrói, portanto, uma 

narrativa que opõe Romão à “autenticidade” da capoeira, interpretando suas ações como 

autopromoção e ruptura com o ideal coletivo. 

 

REVISTA NZINGA, FOZ DO IGUAÇU, V.2, N.2 

ISSN Eletrônico: 3086-3422 



 
bem a seu lado um irmão de cor justificava aquele solerte “ditado” que 
afirma que “preto quando não faz c... na entrada, o faz na saída” e que só 
persiste porque os autênticos negros não desterram ou fuzilam “coisas” com 
um “Romãozinho” desses, a destilar despreparo e ignorância por todos os 
poros, atropelando a ética e educação (...) tem mais gente de visão – e não 
apenas “esses” 2 cariocas que só falam mal do Pará. (Azevedo, 1993, p. 5) 

 

A crítica de Cincinato Azevedo leva em consideração o contexto social e político da 

Belém da década de 90, em que a capoeira ganhava novos espaços de visibilidade, deixando 

de ser vista como marginalidade e se inserindo em instituições, universidades e projetos 

culturais. Essa transição gerava tensões internas entre os próprios capoeiristas — entre os que 

defendiam a preservação dos rituais tradicionais e aqueles que buscavam novas formas de 

legitimação social.6 Romão, por ter alcançado reconhecimento institucional e midiático, 

tornou-se alvo de questionamentos e disputas simbólicas. Assim, a crítica de Cincinato não se 

limita ao comportamento individual do mestre, mas expressa um embate mais amplo entre 

diferentes visões sobre a capoeira. 

Sob uma análise mais profunda, as matérias de Cincinato revelam a persistência de 

preconceitos e hierarquias simbólicas na maneira como intelectuais e jornalistas tratavam 

figuras negras e populares em espaços de destaque. Ao reduzir a trajetória de Mestre Romão a 

um suposto desvio moral, o autor ignora o significado histórico e cultural da sua atuação 

como educador e líder comunitário. A retórica empregada por Cincinato Azevedo — repleta 

de ironias e questionamentos à autoridade de Romão — ecoa práticas discursivas que, como 

aponta Gomes (2017), buscam deslegitimar as formas negras de saber e liderança, 

especialmente quando elas desafiam estruturas tradicionais de poder. Assim, o artigo pode ser 

lido como uma tentativa de reafirmar o controle simbólico sobre a narrativa da capoeira, 

afastando-a de seus protagonistas negros amazônicos. 

Desse modo, as críticas dirigidas a Mestre Romão pelo jornalista Cincinato 

ultrapassam o campo pessoal e evidenciam as disputas políticas e raciais presentes na 

capoeira e na sociedade brasileira. Ao ser questionado por seu protagonismo e por introduzir 

novas perspectivas no ensino da capoeira em Belém, Mestre Romão se tornou alvo de um 

discurso que buscava reafirmar lugares de fala e autoridade. A leitura dos jornais revela, 

portanto, um processo de tentativa de silenciamento — não apenas de um indivíduo, mas de 

6 As tensões estavam insustentáveis, resultando em conflitos entre capoeiristas no Campeonato da Federação de 
Capoeira em 1980, e o I Encontro de Capoeira em 1986. Citados na matéria Capoeira em Debate (II). 

REVISTA NZINGA, FOZ DO IGUAÇU, V.2, N.2 

ISSN Eletrônico: 3086-3422 



 
uma pedagogia negra que afirmava a capoeira como expressão de ancestralidade e resistência. 

A crítica de Cincinato, moldada para representar a defesa da tradição, expõe os conflitos de 

classe, poder e reconhecimento que atravessam o campo cultural da capoeira no Pará, ao 

mesmo tempo em que ilumina, para Cincinato, o quanto Mestre Romão representava uma 

ameaça simbólica à ordem estabelecida. 

 

Considerações finais 

Ao longo dessas páginas buscamos abordar a complexidade dos cenários sociais, 

culturais e políticos que cercam a questão da capoeira nas décadas finais do século XX e 

como esse cenário influencia diretamente na disputa por uma narrativa – ou a tentativa da 

construção – hegemônica da capoeira no Brasil. Percebemos que a capoeira por ser um 

elemento cultural que descende da comunidade afro-brasileira foi constantemente atacada e 

perseguida pelos governos nacionais, tal discriminação se intensifica no período ditatorial, e a 

ascensão de um governo democrático abre portas para a ressignificação dessa temática. 

Assim, a capoeira passa de uma antes prática marginalizada para o foco das discussões de 

identidade e cultura essencialmente brasileira – e a disputa entre as características 

regionalistas ou ancestrais (angolanas) passam a nortear esse entrave ideológico.  

Quando se fala nas heranças das culturas de matriz africana, como a capoeira, no 

contexto brasileiro, emergem os intensos debates ideológicos que cercam essas manifestações. 

A tentativa de elitização e embranquecimento de expressões negras — como o samba, o 

carnaval e a capoeira — fez parte de um projeto de construção de uma “identidade nacional” 

durante o governo Vargas. Sob o discurso da integração cultural, o Estado apropriou-se de 

elementos afro-brasileiros, mas esvaziando seus significados de resistência e ancestralidade, 

transformando-os em símbolos da brasilidade que servissem à elite e ao imaginário de 

unidade nacional. 

Contudo, mesmo diante dessas tentativas de controle e domesticação, as comunidades 

negras mantiveram a capoeira como um espaço de resistência, memória e identidade, 

articulando-se junto aos movimentos negros na luta pelo reconhecimento e valorização de 

suas heranças culturais. Nas rodas, perpetuam-se a oralidade, o ritmo, a ancestralidade e a 

coletividade herdadas das tradições africanas, reafirmando a capoeira como prática viva e 

política. A atuação dos movimentos negros foi fundamental para resgatar o sentido original 

REVISTA NZINGA, FOZ DO IGUAÇU, V.2, N.2 

ISSN Eletrônico: 3086-3422 



 
dessas expressões, reivindicando-as como patrimônio da luta antirracista e como símbolo da 

presença africana na formação do Brasil. Assim, longe de ser apenas um espetáculo nacional, 

a capoeira segue como instrumento de afirmação da cultura afro-brasileira, questionando as 

estruturas de poder que historicamente buscaram apagar ou se apropriar de sua essência. 

Durante o processo de escrita, nos ficou evidente que a imprensa desempenhou um 

papel crucial na forma como a capoeira foi narrada e compreendida naquele período. Os 

jornais, ao mesmo tempo em que davam visibilidade à prática, também reproduziam discursos 

de poder que tentavam enquadrá-la dentro de parâmetros aceitáveis pela elite. No caso de 

Romão, as críticas de Cincinato Azevedo revelam o quanto a autonomia e o protagonismo 

negro incomodavam. Romão, ao criar sua própria forma de ensinar e viver a capoeira, rompia 

com expectativas coloniais e locais, mostrando que a resistência negra não precisa pedir 

permissão para existir — ela simplesmente se reinventa. 

Nesse contexto, nosso objeto de pesquisa se destaca por ser um exemplo dessa disputa 

de narrativas encontrada nos jornais da época. Júlio Romão é um homem negro que exercia 

sua prática de capoeira de forma contrária ao que outros indivíduos históricos consideravam 

adequados – neste caso, expresso por Cincinato Azevedo. Sua prática e sua pessoa são 

descritos como “mentirosas” pelo fato de aplicar seus próprios conhecimentos, sua própria 

resistência.  

Dessa forma, este estudo se encerra reconhecendo que compreender a capoeira é 

também compreender as disputas de narrativas que moldam sua história e seus protagonistas. 

A trajetória de Mestre Júlio Romão revela como diferentes discursos tentaram enquadrar, 

silenciar ou reinterpretar sua atuação, refletindo os embates simbólicos em torno da 

legitimidade e da memória da capoeira em Belém.  

Mais do que alvo de críticas, Romão representa o conflito entre visões de mundo — 

entre a tradição que resiste e a modernidade que tenta domesticar. Sua história mostra que 

essas disputas não se limitam ao campo da capoeira, mas dizem respeito ao modo como o 

Brasil constrói e seleciona suas memórias culturais. Assim, ao revisitarmos suas narrativas, 

reafirmamos que compreender Romão é também compreender como a história é escrita, 

disputada e recontada a partir dos corpos e vozes que insistem em existir. 

 

REVISTA NZINGA, FOZ DO IGUAÇU, V.2, N.2 

ISSN Eletrônico: 3086-3422 



 
Referências 

BACCINO, Marcelo Pamplona. Berimbau na Aruã capoeira de Belém do Pará: contexto, 
toques, cantigas, execução e transmissão. Dissertação (Mestrado em Artes), Belém: 
Universidade Federal do Pará, 2013. Disponível em: 
https://repositorio.ufpa.br/server/api/core/bitstreams/9cf3d2ea-bd37-4313-90f8-f157fd5a29c8/
content.  Acesso em: 15/07/2025. 
 
CUNHA, Igor Márcio Corrêa Fernandes da; VIEIRA, Luiz Renato; TAVARES, Luiz Carlos 
Vieira; SAMPAIO, Tânia Mara Vieira. Capoeira: a memória social construída por meio do 
corpo. Movimento, v. 20, núm. 2, p. 735-755, 2014. Disponível em: 
https://www.redalyc.org/pdf/1153/115330607015.pdf. Acesso em: 15/07/2025. 
 
GOMES, Nilma Lino. O movimento negro educador: saberes construídos nas lutas por 
emancipação. Ed. Petrópolis: Vozes, 2017. 
 
GONZALEZ, Lélia. Racismo e sexismo na cultura brasileira. In: SILVA, Luiz Antônio 
Machado da (org.). Movimentos sociais urbanos, minorias étnicas e outros estudos. Rio de 
Janeiro: Zahar, 1988. P. 223–244. 
 
GONZALEZ, Lélia. Por um feminismo afro-latino-americano. In: HOLLANDA, Heloisa 
Buarque de (org.). Pensamento feminista: conceitos fundamentais. Rio de Janeiro: Bazar 
do Tempo, 2019. P. 139–154. 
 
LEAL, Luiz Augusto Pinheiro; FERNANDES, Fábio Araújo. Na “época dos hippies”: a 
redescoberta da capoeira paraense na década de 1970. Capoeira Contemporânea, 2023. 
Disponível em: 
https://capoeirahistory.com/pt-br/na-epoca-dos-hippies-a-redescoberta-da-capoeira-paraense-n
a-decada-de-1970/. Acesso em: 14/08/2023. 
 
MELO, Vinícius Thiago de. História da Capoeira de rua de Belo Horizonte (1970-1990): 
Manifestação cultural, lazer e política na sociedade moderna. Dissertação (Mestrado em 
Lazer), Belo Horizonte: Universidade Federal de Minas Gerais, 2013. Disponível em: 
https://repositorio.ufmg.br/server/api/core/bitstreams/9c8c9d80-c09b-4736-8cff-c050ea3950c
b/content. Acesso em: 15/07/2025. 
 
SILVA, Kátia Gomes da. O embranquecimento do samba. In: PENSANDO ÁFRICA E 
SUAS DIÁSPORAS, IV, 2016, Mariana/MG. Anais do IV Seminário Pensando Áfricas e suas 
diásporas. Minas Gerais: NAEBI, 2016. P. 82 – 90. 
 
VIEIRA, Luiz Renato; ASSUNÇÃO, Matthias Rohrig. Mitos, controvérsias e fatos: 
construindo a história da capoeira. Estudos Afro-Asiáticos, ed. 34, p. 81-121, 1998. 
Disponível em: 
https://beribazu.wordpress.com/wp-content/uploads/2012/11/mitos-controvc3a9rsias-e-fatos-c
onstruindo-a-histc3b3ria-da-capoeira.pdf. Acesso em: 15/08/2025. 
 
Fontes 

REVISTA NZINGA, FOZ DO IGUAÇU, V.2, N.2 

ISSN Eletrônico: 3086-3422 



 
 
Associação quer divulgar a capoeira. O Liberal, Belém. 13 de nov. 1990. 
 
AZEVEDO, Cincinato. Capoeira em debate. Diário do Pará, Belém, 06 jul. 1993. 
 
AZEVEDO, Cincinato. Capoeira em debate (II). Diário do Pará, Belém, 07 jul. 1993. 

REVISTA NZINGA, FOZ DO IGUAÇU, V.2, N.2 

ISSN Eletrônico: 3086-3422 


