
 

Valorização da língua materna no processo de alfabetização na Educação Escolar 
Indígena. 

 

DOI:  https://doi.org/10.5281/zenodo.18449045 

Feliciano Alex Mbaraka Miri Barreto Cavalheiro (Pedagogia na Universidade Estadual do 
Oeste do Paraná - UNIOESTE) 

Email: feliciano.cavalheiro@unioeste.br 

Noelia Kunha Poty Martines (Pedagogia na Universidade Estadual do Oeste do Paraná - 
UNIOESTE) 

Email: noelia.martines@unioeste.br 

 
Resumo: Este texto tem como objetivo analisar de que forma a educação escolar indígena pode contribuir para o 
fortalecimento da identidade cultural dos povos indígenas, a partir das experiencias do estágio curricular 
obrigatório desenvolvido na disciplina de “Prática de Ensino II sob forma de estágio supervisionado” do 3º ano 
do Curso de Pedagogia da Universidade estadual do Oeste do Paraná – Unioeste, campus de Foz do Iguaçu. Com 
base na abordagem qualitativa, a metodologia usada foi a observação participante na escola, documentos legais 
(Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação Escolar Indígenas), leituras e estudos bibliográficos, em 
especial produções acadêmicas de autoria indígena como Gersem Baniwa, Eliane Potiguara, Daniel Munduruku 
e Tonico Benites. Foram discutidos três eixos principais: a escola como espaço de pertencimento, a valorização 
da língua materna como expressão cultural e política, e a oralidade como fundamento pedagógico, articulada ao 
conceito de oralitura. A análise evidencia que a escola indígena, quando construída em diálogo com saberes 
tradicionais, contribui de forma significativa para a valorização da memória coletiva, o fortalecimento da 
autoestima dos estudantes e a continuidade dos modos próprios de viver, aprender e ensinar. Reconhecem-se, 
contudo os desafios estruturais e políticos enfrentados pelas comunidades indígenas na luta por uma educação 
diferenciada, bilíngue e intercultural. Conclui-se que uma pedagogia verdadeiramente decolonial exige, escuta, 
respeito, e participação efetiva das comunidades na construção de uma escola enraizada na cultura e na 
identidade dos povos indígenas.  
Palavras-chave: Identidade Cultural; Língua Materna; Educação escolar indígena; Oralidade e Pedagogia 
Intercultural. 
 

Introdução 

A educação escolar indígena tem assumido, ao longo das últimas décadas, um papel 

estratégico na valorização da língua materna no processo de alfabetização na escola e no 

reconhecimento dos povos indígenas como sujeitos de direito e de saber. Mais do que um 

espaço de ensino formal, a escola indígena tem se constituído como um território de 

resistência, memória e afirmação identitária. 

A escolha deste tema nasce da necessidade de compreender como a escola, enquanto 

política pública e espaço educativo, pode contribuir para a preservação das línguas, saberes e 

práticas culturais indígenas, respeitando sua autonomia e cosmovisão. Em vez de reproduzir 

uma educação colonizadora e descontextualizada, que desconsidera os modos próprios de 

viver, ensinar e aprender desses povos, é fundamental pensar uma pedagogia intercultural, que 

valorize a diversidade e promova o diálogo entre os saberes tradicionais e os conhecimentos 

acadêmicos.  

 

https://doi.org/10.5281/zenodo.18449045
mailto:feliciano.cavalheiro@unioeste.br
mailto:noelia.martines@unioeste.br


 

Os povos indígenas possuem uma rica tradição oral, uma espiritualidade 

profundamente conectada à terra e uma organização social marcada pela coletividade e pela 

escuta dos mais velhos. Contudo, essa identidade tem sido ameaçada por século de violência, 

deslocamentos forçados, perdas de territórios e negação de direitos. A escola indígena, nesse 

cenário, pode assumir um papel fundamental: contribuir para o reconhecimento da identidade 

cultural, para a revitalização da língua materna, para o fortalecimento da autoestima das 

crianças e jovens para a continuidade dos saberes ancestrais. 

 

Material e Métodos 

Este texto possui abordagem qualitativa e a metodologia usada foi a observação 

participante na escola, leituras e estudos bibliográficos, documentos legais, produções 

acadêmicas de autoria indígena com ênfase nas Diretrizes Curriculares Nacionais para a 

Educação Escolar Indígena e em textos de autores indígenas como Baniwa (2012), Potiguara 

(2004), Munduruku (2010) e Benites (2010). O estudo buscou compreender de que forma a 

valorização da língua materna contribui para o fortalecimento da identidade cultural, 

considerando fundamentos da pedagogia intercultural e decolonial. 

 

Resultados e Discussão 

A partir das leituras e análise de texto dos autores indígenas, foi possível perceber que 

na escola onde foi realizado a pesquisa, estão seguindo como esses autores afirmam no seu 

livros e artigos, em relação a escola como espaço de pertencimento, onde as crianças 

desenvolvem a coletividade com o educador, com intuito de torna-los um sujeito ativo de 

conhecimento como afirma o autor “ Onhombo’e Rape” que significa ( caminho do aprendiz 

), isso mostra que a aprendizagem das crianças está ligada ao bem viver e à cosmovisão 

indígena, que entende a Terra como espaço sagrado, de acolhida e convivência com a 

diversidade. Assim, a escola indígena não é apenas transmissora de conteúdo, mas um espaço 

de diálogo, reconhecimento cultural, de inclusão e valorização da ancestralidade.  

A Resolução do CNE/CEB nº 5 de 2012, que define as Diretrizes Curriculares 

Nacionais para a Educação Escolar Indígena destaca que a “a Educação Escolar Indígena deve 

contribuir para o projeto societário e para o bem viver de cada comunidade indígena, 

contemplando ações voltadas à manutenção e preservação de seus territórios e dos recursos 

 
 



 

neles existentes” (Brasil, 2012, p. p). As escolas indígenas devem ser respeitadas como 

educação escolar verdadeiramente específica e intercultural, integradas ao cotidiano das 

comunidades indígenas, para isso necessitam de autonomia na construção do projeto político 

pedagógico. 

A escola Indígenas também adotam a Língua Materna como principal veículo de 

saberes ancestral e milenares, também como elemento central da identidade e do 

pertencimento e como instrumentos políticos contra a invisibilidade, domínio e exclusão 

principalmente pela sociedade não indígenas. Assim na escola indígenas a alfabetização das 

crianças ocorrem desde a educação infantil até segundo ano só na Língua Materna, depois do 

terceiro ano já inclui a Língua Portuguesa, por tanto a língua materna é tratada não apenas 

como meio de comunicação, mas como prática de resistência, preservação cultural e 

afirmação política. Isso demostra que a afirmação dos autores estão contribuindo bastante no 

processo de ensino e aprendizagem dos alunos. 

A escola também possuí sua base principal que é a Oralidade como fundamentos 

pedagógico, que está no centro da proposta metodológica: como escutar e dialogar não 

somente com professores e alunos, mas também envolver os conhecimentos da comunidades. 

A oralidade é compreendida como prática de transmissão de saberes e memórias coletivas 

para fortalecimento da identidade, assim o ensino indígena valoriza a palavra falada e diálogo 

com pessoas ancião da comunidade para construção de conhecimentos e para incluir na 

elaboração do (PPP) da escola juntamente com a equipe pedagógica, direção, professores, 

funcionários, alunos e comunidade. A Escola Indígena são diferenciados, bilíngue e 

intercultural amparada pela lei da Constituição Federal de 1988, Lei de Diretrizes e Bases da 

Educação Nacional (LDB), lei nº 9.394/1996, Diretrizes Curriculares Nacionais para a 

Educação Escolar Indígena (Resolução CNE/CEB nº 5/2012), Decreto nº 6.861/2009. São 

algumas leis que garante que a escola indígena seja diferenciada, bilíngue, intercultural e 

interdisciplinar.  

Os resultados mostram que a escola indígena, quando construídas em diálogo com a 

comunidade, torna-se um espaço significativo para a afirmação identitária e para a valorização 

da diversidade cultural. 

Assim os autores enxergam a escola indígena como território de bem viver e 

decolonialidade, que deve acolher a diversidade, fortalecer a língua materna como ato cultural 

 
 



 

e política e assumir a oralidade como eixo pedagógico essencial para uma educação que 

respeite e dialogue com as cosmovisões indígenas.  

Esses achados dialogam com autores como Gersem Baniwa (2006) e Daniel 

Munduruku (2012), que defendem a centralidade da Língua e da oralidade na educação 

diferenciada e intercultural. 

 

Conclusões 

Conclui-se que a valorização da Língua materna no processo de alfabetização indígena 

é fundamental para o fortalecimento da identidade cultural e para a construção de uma escola 

diferenciada, bilíngue e intercultural. Uma pedagogia decolonial demanda a escuta e o 

respeito aos saberes tradicionais, assim como a participação efetiva das comunidades na 

definição de currículos, práticas pedagógicas e materiais didáticos. 

 

Agradecimentos 

Este trabalho se inspira nos saberes e experiências dos povos indígenas, reconhecendo 

sua contribuição para o fortalecimento da educação intercultural. Também valoriza os 

conhecimentos ancestrais dos povos indígenas contribuindo diálogo entre culturas no campo 

educacional. 

 

Referências 
BANIWA, Gersem Luciano da Silva. Povos indígenas e educação: Saberes, políticas e 
perspectivas de futuro. Petrópolis: Vozes, 2012. 
 
BENITES, Tonico. O índio brasileiro: o que você precisa saber sobre os povos indígenas no 
Brasil de hoje. Brasília: Ministério da Educação; LACED/Museu Nacional, 2010. 
 
BRASIL. Constituição da República Federativa do Brasil de 1988. Disponível em:// 
www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao.htm. Acesso em: (14/07/2025). 
 
BRASIL. Lei nº 9.394, de dezembro de 1996. Estabelece as diretrizes e bases da   educação  
nacional (LDB).       Disponível     em:    http:// www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/l9394.htm. 
Acesso em: (21/07/2025). 
 
BRASIL. Conselho Nacional de Educação. Resolução CNE/CEB nº 5, de 22 de junho de 
2012. Define as Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação Escolar Indígena. Diário 
oficial da União, Brasília,25 jun. 2012. Seção 1, p.34. 
 

 
 

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/l9394.htm


 

BRASIL. Ministério da Educação. Secretaria de Educação Continuada, Alfabetização, 
Diversidade e Inclusão (SECADI). Educação Escolar Indígena: Subsídios para a 
implementação das Diretrizes Curriculares Nacionais. Brasília MEC/SECADI, 2013. 
 
MUNDURUKU, Daniel. A pedagogia da escuta: experiências e reflexões sobre a escuta 
como ferramenta pedagógica. Campinas: Papirus, 2010. 
 
GRAÚNA, Graça. Literatura indígena: oralidade, escrita e outros modos de expressão. São 
Paulo: Mazza edições, 2013. 
 
POTIGUARA, Eliane. Metade cara, metade máscara. Rio de Janeiro: Global Editora, 2004. 
 
DORRICO, Julie. Literatura indígena contemporânea: os múltiplos territórios da palavra. 
São Paulo: Jamdaíra, 2021. 
 
KRENAK, Ailton. Ideias para adiar o fim do mundo. São Paulo: Companhia das Letras, 
2019. 

 
 


	Valorização da língua materna no processo de alfabetização na Educação Escolar Indígena. 

