
 

Decolonizando o ensino de história: interculturalidade crítica e a lei 11.645/2008 na 

educação básica. 

 

DOI:  https://doi.org/10.5281/zenodo.18446617 

Yohan Gabriel Pontes Ferreira Brito (História/Universidade Estadual da Paraíba) 

Email: profyohangabriel@gmail.com 

João Batista Gonçalves Bueno (História/Universidade Estadual da Paraíba)​

Email: joaobgbueno@hotmail.com 

 
Resumo: O presente artigo faz uma discussão acerca do ensino de história sob o viés da decolonialidade de uma 
maneira crítica fazendo uma análise acerca da Lei nº 11.645 , de 10 de março de 2008, que modificou a Lei nº 
9.394, de 20 de dezembro de 1996, para incluir no currículo oficial da rede de ensino a obrigatoriedade da 
temática História e Cultura Indígena (brasil, 1996, 2008). A temática dos povos originários traz um ensino atual 
com uma inclinação colonial e positivista baseado no século XIX pelo qual os indígenas não eram postos na 
história de fato e estavam condenados ao desaparecimento. Este estudo faz uma investigação utilizando o 
procedimento metodológico qualitativo por meio da revisão bibliográfica com aporte teórico em autores como 
Baniwa, Monteiro, Walsh, Quijano, entre outros. 
 
Palavras-chave: Ensino de História; Decolonialidade; Interculturalidade; Povos Indígenas; Lei 11.645/2008. 
 

Introdução 

Pode-se compreender que a colonialidade transcende a questão de colonização dos 

territórios, o imperialismo ocidental realizou uma espécie de possessão nas diferentes 

maneiras que foram obtendo poder. Isto é, o pensamento do colonizador é de aculturar os seus 

subjugados, destituindo-os de seus saberes e imaginários para instaurar um pensamento 

europeu, dessa maneira, os subalternizando.  

De acordo com o explicitado, a educação histórica vem acompanhada de 

questionamentos acerca do caráter político e principalmente ideológico que é trazido na 

questão do ensino na educação básica. Em caráter disso, há uma preocupação atual dos 

docentes para que haja a partir da transmissão do conhecimento histórico práticas de 

pensamento contra-coloniais.  

Portanto, é através dessa concepção que o professor de história é visto como 

doutrinador, porém só está realizando o seu ofício de fazer com que a aprendizagem da 

historiografia seja um lugar contra-colonial e não sendo europeizado. Isto posto, a 

colonialidade é evidenciada por Pereira e Paim como: 

O  colonialismo  é,  portanto,  datado especificamente  na  época  moderna  e  teve  
seu  fim  no  momento  dos processos  de  independência  dos  povos  latino 
-americanos  nos  séculos XVIII e XIX. Trata-se de um acontecimento histórico que 
se situa na origem da  colonialidade  e  inaugura  a  modernidade  europeia.  Já  a 

 

https://doi.org/10.5281/zenodo.18446617
mailto:profyohangabriel@gmail.com
mailto:joaobgbueno@hotmail.com


 
colonialidade consiste no que Quijano chama de “novo padrão de poder mundial”, 
que se inicia com o colonialismo, mas se estende aos dias de hoje,  na  forma  de  
uma  construção  de  poder  que  se  dá  em  escala mundial e que tem como 
característica principal realizar uma hierarquia dos povos com base na categoria de 
raça (Pereira; Paim, 2018, P.1233) 

Por meio das observações realizadas por Quijano (2005) podemos entender que o 

sistema do mundo é confabulado através de uma mundialização do mercado e dentre ele o 

capitalismo como supremo e com isso, uma grande urgência de colonização na América. 

Desse modo, o deslocamento o qual acontece no mercado mundial com o processo de 

colonização faz com que o capitalismo venha a ser um novo padrão global, ou seja, nesse 

processo há a inclusão de vários processos e formas de trabalho sempre havendo o imenso 

controle.  

A partir dessa etapa, a ascensão do projeto econômico faz com que haja uma 

hierarquização entre os países do mundo, mas uma coisa é o que chama mais atenção a 

categoria a qual é a referência: a raça. Pois, a concepção que se tinha de raça antes da 

colonização era totalmente diferente, pode-se explicitar que tal conceito começa a fazer 

sentido no corpo social a partir da hierarquização que construiu novas identidades como por 

exemplo: índios, negro, mestiço, entre outros. Quijano coloca em ênfase: 

globalização  em  curso  é,  em  primeiro  lugar,  a  culminação  de  um processo que 
começou com a constituição da América e do capitalismo colonial/moderno  e  
eurocentrado  como  um novo  padrão  de  poder mundial.  Um  dos  eixos  
fundamentais  desse  padrão  de  poder  é  a classificação  social  da  população  
mundial  de  acordo  com  a  idéia  de raça,  uma  construção  mental  que  expressa  
a  experiência  básica  da dominação  colonial  e  que  desde  então  permeia  as  
dimensões  mais importantes do poder mundial, incluindo sua racionalidade 
específica, o eurocentrismo. (Quijano, 2005, p. 117) 

Por conseguinte, é possível pela óptica do pesquisador detectar a ideia construída 

pelo viés eurocêntrico, ou seja, é através da dominação que se começa a pensar a raça como 

classificação social.  Quando se é falado sobre decolonialidade especificamente na América 

Latina é impossível não citar o grupo modernidade/colonialidade que tem sua gênese nos anos 

1990. Ballestrin (2013) explica em seu artigo que esse grupo surge como uma opção 

epistêmica, teórica e principalmente política, o qual é a crítica direta a colonialidade global 

que existe na vida do corpo social, dessa forma, se opondo a todos os tipos de colonialidade 

como a do saber, poder e do ser. 



 
Destarte, um dos conceitos de extrema relevância colocado pelo grupo em questão 

foi o da “colonialidade do saber” a qual foi idealizada por meio de uma dominação da 

epistemologia voltada para a Europa. Existe uma crítica direcionada ao sujeito das ciências 

humanas que é pensada o qual o sujeito inserido com a linguagem neutra não mostra nenhuma 

relação de poder existente, que o distancia da realidade mundial. (Ballestrin, 2013, 

p.103-104). Entre os representantes do grupo de estudo em ênfase pode-se citar Edward W. 

Said, Gayatri C. Spivak o qual são representantes do pós-colonialismo, e como representantes 

dos estudos decoloniais temos Walter D. Mignolo e Boaventura de Sousa Santos. 

 

Ensino de História e Decolonialidade 

Para que aconteça um ensino efetivo de história pelo viés da decolonialidade, isto é, 

um aprendizado baseado na real historiografia do povo brasileiro é necessário que seja 

realizada uma análise acerca das ausências que ocorrem na história que inclui os povos 

afro-indígenas no corpo social brasileiro. É relevante ser chamada a discussão acerca da 

relevância dos negros e indígenas na nossa história e para além disso, a inclusão de maneira 

efetiva nos currículos do componente curricular. Por isso, Luiz Rufino (2019) explica: 

Assim, a descolonização deve emergir não somente como um mero conceito, mas 
também como uma prática permanente de transformação social da vida comum, é, 
logo, uma ação rebelde, inconformada, em suma, um ato revolucionário. Por mais 
contundente que venha a ser o processo de libertação, é também um ato de ternura, 
amor e responsabilidade com a vida. A colonização acarreta o destroçamento dos 
seres subordinados a esse regime, os colonizados, mas também a bestialização do 
opressor, o colonizador. Sobre a colonização não se ergue civilização, mas sim 
barbárie[…]. (Rufino, 2019, p. 11). 

Portanto, como explica o pesquisador, a decolonialidade deve vir para educação 

básica não apenas como uma epistemologia, mas sim aplicado na prática. Sob uma 

perspectiva de mudança, uma ação de maneira revolucionária que é inconformada com a 

colonização vigente nos currículos dos dias atuais mesmo com a promulgação das leis 

10.639/03 e 11.645/08, um processo de libertação das amarras coloniais. 

Há um apagamento dos saberes negros e indígenas na história do nosso país, a 

ancestralidade não é valorizada e muitas vezes “escondidas” pelos povos para que sofram 

menos preconceito na sociedade. Para além disso, há um novo público no sistema de ensino 

da educação básica que precisa ter sua identidade valorizada e não subalternizada, os povos 



 
originários. Tais povos trazem consigo para a escola básica e também para a academia novas 

discussões de conjuntos de temas e também de luta por ter sua etnia respeitada na escola.  

Munanga (2013) esclarece em sua obra sobre como os nossos currículos escolares 

são um reflexo da nossa história:“Os currículos escolares que temos atualmente são reflexos 

da história do país. Fundamentalmente baseiam-se na questão da dominação. Em todas as 

sociedades ocidentais que conhecemos, a educação é monopólio do Estado" (Munanga, 2013, 

p.28). 

 Diante disso, a BNCC (base nacional curricular comum) se torna um documento 

preocupante, pois, mesmo reestruturada pode-se proferir que é apenas o mesmo somente 

reorganizado. É fundamental que se amplie a discussão sobre a pertinência da descolonização 

do currículo e pensar a escola básica incluindo o debate decolonial. O impacto desse tipo de 

diálogo é substancial para que seja promovida a equidade entre os discentes na sala de aula 

fazendo uma relação com os valores que dão norte a BNCC, como detalha o currículo de São 

Paulo: 

Promover a equidade supõe também dar respostas adequadas e com respeito ao 
público atendido nas modalidades da Educação Especial, Educação de Jovens e 
Adultos, Educação do Campo, Educação Escolar Indígena e Educação Escolar 
Quilombola, segundo as necessidades locais. (Currículo Paulista, 2019, p. 27) 

Deste modo, Walsh (2009) coloca em sua obra a importância de se pensar políticas 

públicas, o neoliberalismo e o crescimento de um discurso que seja multicultural dentro de 

uma visão crítica. Portanto, ela coloca alguns conceitos desenvolvidos como o 

interculturalismo funcional o qual traz a ideia de necessidade das instituições sociais, a 

interculturalidade crítica é uma composição a partir do corpo social que sofreu uma 

subalternização histórica. A pesquisadora ainda expõe que a descolonização é uma maneira de 

des(aprendizagem) de desaprender o que foi imputado e de certa forma assumido pela 

colonização e até mesmo desumanização do ser “homem” e ser “mulher” (Walsh, 2009, p.35) 

De tal forma, Rüsen (2001) faz um debate sobre os conceitos de Ciência da História 

e teoria da história o autor sustenta a ideia de que o historiador tem o papel de fazer uma 

reflexão, ou seja, a práxis do historiador tem como base a função de orientação. Dessa 

maneira, a reflexão sobre a função didática do historiador traz enriquecimento para a didática 

da história. Assim como aponta: 



 
Entre o ensinar e o aprender história na universidade e na escola há uma diferença 
qualitativa, que logo se evidencia quando se promove a reflexão sobre os 
fundamentos do ensino escolar de maneira análoga à que se faz com a teoria da 
história como disciplina especializada. Com isso obtém-se um quadro dos 
fundamentos do ensino de história - "currículo" é o termo para designá-lo. Vê-se de 
imediato que esses fundamentos distinguem-se da matriz disciplinar da ciência da 
história em pontos essenciais [...] Por causa dessa diferença qualitativa é igualmente 
necessária uma disciplina científica especializada que se ocupe do ensino e da 
aprendizagem da história, na medida em que não são idênticos aos processos 
mediante os quais o conhecimento científico especializado da pesquisa histórica se 
efetiva: a didática da história. A questão de uma função didática especial da teoria da 
história pode ser circunscrita, pois, com o significado da teoria da história para a 
didática da história (Rüsen, 2001, p. 50-51). 

As ideias propostas por Rüsen valida e faz um reconhecimento sobre o quão é 

fundamental existir uma didática da história que observe e analise os processos de ensino e 

aprendizagem. Logo, podemos dialogar com Rüsen e Shulman, o qual coloca em ênfase a 

questão da racionalização e ação docente. Shulman explica que isso se configura no ciclo que 

tem sua gênese na compreensão e termina também na compreensão, principalmente do 

conteúdo pedagogizado o qual tais informações envolve compreensão, transformação, 

instrução, avaliação e por fim, reflexão. O pesquisador expõe em sua obra intitulada “The 

Wisdom of Practice: essays on teaching, learning, and learning to teach” acerca dessas 

transformações ocorridas: 

Transformações, portanto, requerem alguma combinação ou ordenação dos seguintes 
processos, sendo que cada um deles emprega um tipo de repertório: (1) preparação 
(de textos específicos), incluindo o processo de interpretação crítica; (2) 
representação de idéias na forma de novas analogias, metáforas e demais recursos 
semelhantes; (3) seleções instrucionais retiradas de uma gama de métodos e modelos 
de ensino; (4) adaptação dessas representações para as características gerais das 
crianças que serão ensinadas, tanto quanto (5) uma adequação dessas adaptações aos 
jovens numa sala de aula específica (Shulman, 1987, p. 12-19; 2004, p. 237) 

A ideia de transformação que Shulman traz nos mostra que esse é o meio que o 

docente realiza a produção das formas de representações, ou seja, trazendo metáforas, 

analogias e etc. Tendo em vista a idade e características gerais da turma, é necessário pensar 

em fazer uma adequação para que de fato funcione. 

A ideia de interculturalidade no campo da educação na América Latina surge no 

século XX, vinculado aos movimentos indígenas, desse modo tais lutas tinham como objetivo 

fazer a escolarização ser universal. Candau (2010) explica sobre o processo que ela coloca 

como de reinventar a escola o qual pode-se atribuir a interculturalidade como um ponto 

fundamental para as discussões que se põe em questão diferenças e as igualdades para que 



 
essas contribuições formem seres humanos que sejam respeitosos. Desse modo, Candau 

explicita: 

A Educação Intercultural parte da afirmação da diferença como ri - queza. Promove 
processos sistemáticos de diálogo entre diversos sujeitos – individuais e coletivos –, 
saberes e práticas na perspectiva da afirmação da justiça – social, econômica, 
cognitiva e cultural –,assim como da construção de relações igualitárias entre grupos 
socioculturais e da democratização da sociedade, através de políticas que articulam 
direitos da igualdade e da diferença. (Candau, 2014, p. 1) 

Nessa perspectiva, a autora tem algumas peculiaridades parecidas com autores como 

Catherine Walsh, pesquisadora com a linha epistemológica decolonial. Para além disso, 

segundo Candau (2008) expõe a interculturalidade de uma maneira essencialista no sentido de 

uma concepção de propósito o qual traz padrões extremamente limitados para que todos 

sigam: “[...] rompe com uma visão essencialista das culturas e das identidades culturais. 

Concebe as culturas em contínuo processo de elaboração, de construção e reconstrução” 

(Candau, 2008, p. 22). 

Para Walsh (2001, p.12) não existe um entendimento comum sobre as implicações 

existentes na pedagogia da interculturalidade nem em que local elas se ligam com as 

dimensões cognitivas, procedimental e atitudinal. Através desse anagógico, na obra “La  

educación intercultural  en  la  educación.” de 2005 a autora expõe sobre interculturalidade 

crítica e não crítica, ela traz em seu texto que a interculturalidade traz transformações 

extremamente pertinentes e a não crítica apontaria para os programas do governo neoliberal 

que não dão voz tampouco respeitam as particularidades das múltiplas culturas do corpo 

social. 

Neste contexto com a promulgação da LDBEN1 o qual está inserido no conjunto de 

políticas afirmativas para que fosse realizado uma equidade racial. O que é uma discussão que 

precisa ser realizada, pois tais assuntos apenas são abordados por professores de humanas, e 

principalmente de História. Mas, é necessário que todos os docentes abordem o tema nas suas 

aulas. Diante disso, na História os conteúdos que são colocados no texto da LDBEN são: 

Nos estabelecimentos de ensino fundamental e de ensino médio, públicos e privados, 
torna-se obrigatório o estudo da história e cultura afro-brasileira e indígena (Brasil, 
2008, p. 1).  
§ 1o O conteúdo programático a que se refere este artigo incluirá diversos aspectos 
da história e da cultura que caracterizam a formação da população brasileira, a partir 

1 Lei de Diretrizes e Bases da Educação Nacional 



 
desses dois grupos étnicos, tais como o estudo da história da África e dos africanos, 
a luta dos negros e dos povos indígenas no Brasil, a cultura negra e indígena 
brasileira e o negro e o índio na formação da sociedade nacional, resgatando as suas 
contribuições nas áreas social, econômica e política, pertinentes à história do Brasil 
(Brasil, 2008, p. 1).  
§ 2o Os conteúdos referentes à história e cultura afro-brasileira e dos povos 
indígenas brasileiros serão ministrados no âmbito de todo o currículo escolar, em 
especial nas áreas de educação artística e de literatura e história brasileiras (Brasil, 
2008, p. 1). 

Desse modo, é interessante colocar em evidência as leis 10.639/03 e a 11.645/08 as 

quais tratam de por no ensino básico a obrigatoriedade do ensino de história e cultura 

afro-brasileira e o ensino da história e cultura indígena. A lei expressa: 

O PRESIDENTE DA REPÚBLICA Faço saber que o Congresso Nacional decreta 
e eu sanciono a seguinte Lei: 
Art. 1o  O art. 26-A da Lei no 9.394, de 20 de dezembro de 1996, passa a vigorar com 
a seguinte redação: 
“Art. 26-A.  Nos estabelecimentos de ensino fundamental e de ensino médio, 
públicos e privados, torna-se obrigatório o estudo da história e cultura afro-brasileira 
e indígena. 
§ 1o  O conteúdo programático a que se refere este artigo incluirá diversos aspectos 
da história e da cultura que caracterizam a formação da população brasileira, a partir 
desses dois grupos étnicos, tais como o estudo da história da África e dos africanos, 
a luta dos negros e dos povos indígenas no Brasil, a cultura negra e indígena 
brasileira e o negro e o índio na formação da sociedade nacional, resgatando as suas 
contribuições nas áreas social, econômica e política, pertinentes à história do Brasil. 
§ 2o  Os conteúdos referentes à história e cultura afro-brasileira e dos povos 
indígenas brasileiros serão ministrados no âmbito de todo o currículo escolar, em 
especial nas áreas de educação artística e de literatura e história brasileiras.” (NR) 
Art. 2o  Esta Lei entra em vigor na data de sua publicação. 
Brasília,  10  de  março  de 2008; 187o da Independência e 120o da República. 

De modo equivalente, a lei 11.645/08 vem para que seja alterada a Lei no 9.394, de 

20 de dezembro de 1996 que antes já havia sido alterada pela lei 10.639/03, tentando realizar 

a superação de discriminações sociais, raciais, e culturais. Silva (2014) coloca em ênfase 

acerca dessa busca: 

[...] de um conjunto de mudanças provocadas pelas mobilizações da chamada 
sociedade civil, os movimentos sociais. São conquistas pelo reconhecimento legal 
dos direitos específicos e diferenciados em anos recentes, quando observamos a 
organização sociopolítica no Brasil. Nas últimas décadas, portanto, em diversos 
cenários políticos, os movimentos sociais com diferentes atores conquistaram e 
ocuparam seus espaços reivindicando o reconhecimento e o respeito à 
sociodiversidade. (Silva, 2014, p. 21-22) 

É buscando a equidade por meio de mudanças no corpo social assim como expõe 

Silva principalmente através da legislação, porém, é necessário a aplicação efetiva para que 

realmente funcione. E para que isso realmente seja eficaz, é necessário que os professores 

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/LEIS/L9394.htm
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/LEIS/L9394.htm#art26a.
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/LEIS/L9394.htm
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/LEIS/L9394.htm


 
tenham uma formação continuada para que dessa forma se tornem capacitados e apliquem a 

lei na educação básica. 

Schwarcz (1988) historiadora, antropóloga e grande estudiosa das relações étnico 

raciais no Brasil, Lília tem uma óptica e afirma que é na intimidade e de fato na informalidade 

que se consolida as especificidades do que é ser brasileiro, e é onde mora o mito da boa 

convivência e da democracia racial. “[...] fez da desigualdade uma etiqueta internalizada e da 

discriminação um espaço não formalizado” (Schwarcz, 1988, p. 184).  

 O mito da democracia racial popularizado por Freyre em sua obra “Casa Grande & 

Senzala” (1933) nas primeiras décadas do século XX, é uma noção bastante romantizada das 

relações raciais no Brasil e, infelizmente, é uma concepção ainda atual no corpo social. Sendo 

assim, o chão da escola como um espaço que é de todos - ao menos na teoria- vive diversos 

conflitos para enfrentar as discriminações racistas, de gênero, entre outras. A nossa história 

suscita para haja uma reparação na contemporaneidade, é necessário que seja contruído uma 

justiça histórica para com o povo negro e indígena que foi tão excluído e discriminado 

durante todo o processo de historicidade. 

O modelo de ensino de história seguido por muitas escolas até os dias atuais é 

eurocêntrico, não existe um espaço considerável para a pluralidade e diversidade étnico-racial 

nesse contexto, logo, os povos indígenas e afro-brasileiros são invisibilizados ou pior: 

colocados como folclore. Como aponta Ziliotto: 

Então qual seria o lugar ocupado pela His - tória das Áfricas dos povos 
afro-brasileiros? [...] Nossa construção disciplinar está carre - gada de um contexto 
de produção da moder - nidade que aqui entendemos como o outro lado da 
colonialidade. Ou seja, os parâmetros que definem o que deve ser ensinado, como se 
ensinar e para que ensinar tem íntima re - lação com os cânones ocidentais. (Ziliotto 
2016, p. 52) 

Pensando na óptica de Ziliotto, é de conhecimento geral que o componente curricular 

de história ao menos no Brasil da contemporaneidade predominantemente com a 

epistemologia do homem branco europeu, ou seja, a partir disso narrativas históricas como a 

dos povos originários foram subalternizadas e silenciadas. Refletindo sobre as populações 

indígenas dentro da construção de nação, Meyer (2017) explica que: 

Nega-se a inserção do protagonismo de povos e culturas que não se vinculam a 
estruturanarrativa europeia em suas próprias histórias. Outra consequência do não 
deslocamento das narrativas eurocêntricas é a destituição da dignidade da memória 
de outras identidades e o não reconhecimento dos vínculos sociais que amarram as 



 
sociedades indígenas a outras culturas no presente. Essas práticas de exclusão são 
resultados e ao mesmo tempo resultam em duas formas de genocídio: o 
epistemicídio e a morte física que perenizam a violência colonial. (Mayer, 2017, p. 
21). 

Logo, é possível observar como os autores citados fazem um debate sobre como 

ensinar história é difícil diante da atual situação de subalternização de histórias e culturas do 

povo brasileiro, mas também nos dá esperança quando percebemos que tais povos não se 

deram por vencido e sim, por meio de movimentos sociais lutaram contra a branquitude a 

história eurocentrada e conseguiram avanços como a promulgação das leis 10.639/03 e 

11.645/08 nas escolas públicas e privadas do Brasil. 

Tal código trouxe para o corpo social transformações diante a história, possibilitou 

que os discentes da educação básica conhecessem a fundo a cultura africana e indígena a qual 

apenas cientes de estereótipos. Tais diretrizes nos traz além de uma educação étnico-racial 

mas a incorporação de conteúdos africanos e afro-brasileiros em nosso currículo, assim como 

profere Gomes: 

a discussão sobre a África e a cultura africana e afro-brasileira encontra em um 
campo mais amplo: a educação para as relações étnico-ra - ciais. Talvez seja essa a 
novidade mais interessante que as diretrizes trazem. A discussão sobre a questão 
africana e afro-brasileira só terá sentido e eficácia pedagógica, social e política se for 
realizada num contexto de educação para as relações étnico-raciais (Gomes, 2013, p. 
81). 

Diante do exposto pela autora, ela também revela que se a lei não for bem executada 

pode nos trazer alguns erros que é necessário evitar tendo em vista uma educação antirracista, 

um bom exemplo disso é apenas fazer eventos em alusão a cultura negra em novembro, o qual 

é comemorado o mês da consciência negra e como já falado anteriormente, apenas os 

professores de história ou humanas no geral tratar do assunto, quando o ideal é todos os 

docentes abordarem em suas aulas. Ser antirracista é um dever de TODOS. Gomes reitera o 

que foi tratado: 

a interpretação equivocada da lei também pode resultar em ações desconexas nas 
esco - las que tendem a folclorizar a discussão sobre a questão racial como, por 
exemplo, chamar um grupo cultural para jogar capoeira, sem nenhuma discussão 
com os alunos/as sobre a corporeidade negra; realizar uma vez por ano um desfile da 
beleza negra, sem conectar a uma discussão mais profunda sobre a estética 
afro-brasileira; colocar os alunos/as da edu - cação infantil para recortar pessoas 
negras de revistas étnicas e realizar trabalhos em sala ou enfeitar o mural da escola 
sem problema - tizar o que significa a presença dos negros na mídia; chamar os 
jovens do hip hop para par - ticipar de uma comemoração na escola, des - 
considerando os alunos e alunas da própria instituição escolar neste movimento; 



 
tratar o dia 20 de novembro como mais uma data comemorativa, sem fazer 
articulação com uma discussão sobre o processo de lutas e resistências negras. 
(Gomes, 2013, p. 86).  

A partir do que foi discutido, é evidenciado que para haver a prática funcional da 

educação para as relações étnico-raciais é substancial que todos nós enquanto docentes 

devemos nos reeducar e de certa forma realizar uma reestruturação das nossas deliberações 

para que não possamos cair no equívoco. É indispensável desconstruirmos propostas 

pedagógicas e mostrar suas fragilidades em todas as dimensões, como histórica, social. 

política, afetiva, entre outras. O colonizador acaba destruindo o imaginário do colonizado, o 

colocando como subalterno, assim como afirma Oliveira: 

o colonizador destrói o imaginário do outro, invisibilizando-o e subalternizando-o 
enquanto reafirma o próprio imaginário. Assim, a colonialidade do poder reprime os 
modos de produção de conhecimento, os saberes, o mundo simbólico, as imagens do 
colonizado e impõem novos. Opera-se então a naturalização do imaginário do 
invasor europeu, a subalternização epistêmica do outro não europeu e a própria 
negação e esquecimento de processos históricos não europeus. Essa operação pode 
se realizar sob várias formas como pela sedução, pela cultura colonialista e o 
fetichismo cultural que o europeu cria em torno de sua cultura, lizando uma 
verdadeira aspiração pela cultura europeia por parte dos sujeitos subalternizados. 
Portanto, o eurocentrismo não é a perspectiva cognitiva somente do europeu, mas 
também daqueles do conjunto dos educados sob sua hegemonia. (Oliveira ,2012, p. 
50) 

A colonialidade ocupa de forma brutal pois faz com que os discentes acreditem que o 

único pensamento válido e correto é o europeu. E é necessário a mudança em relação a esse 

pensamento colonial pois assim como Oliveira (2012, p. 54), “operou a inferioridade de 

grupos humanos não europeus do ponto de vista da divisão racial do trabalho. Do salário, da 

produção cultural e dos conhecimentos”. 

 

Considerações finais 

Portanto, a análise realizada ao longo da pesquisa revela a urgência de uma 

reconfiguração epistemológica no ensino de História, no que se diz especial ao contexto da 

educação básica do país em questão. Desse modo, a partir da perspectiva decolonial os 

pensadores trazem uma ruptura com os paradigmas eurocêntricos que historicamente 

marginalizaram os saberes e as experiências dos povos afro-brasileiros e indígenas. A 

promulgação das legislações  10.639/03 e 11.645/08 é um marco legal significativo, mas sua 

eficácia depende da implementação crítica e comprometida por parte dos docentes.  



 
A colonialidade do saber, conforme é realizado uma discussão por Quijano, Walsh, 

Candau e outros autores, ainda é  um obstáculo estrutural à construção de uma educação 

plural, equitativa e de fato democrática. O currículo escolar, ainda marcado por uma 

racionalidade ocidental, precisa ser tensionado e ressignificado a partir de práticas 

pedagógicas que mostrem a valorização, a interculturalidade crítica e promovam o 

protagonismo dos sujeitos subalternizados. 

Por fim, é substancial entender que a descolonização do ensino de História não se trata 

somente de uma demanda acadêmica, mas sim de um compromisso ético com a construção de 

uma sociedade mais justa, plural e consciente de sua própria história. A escola, como espaço 

de disputa simbólica, deve assumir seu papel de promover uma educação que respeite e 

valorize a pluralidade brasileira, contribuindo para a superação das desigualdades e para o 

fortalecimento das identidades coletivas e equidade no corpo social. 

 

Referências: 

AZEVEDO, Veruschka de Sales. A descolonização e a decolonialidade como possibilidades 
na construção do ensino de história na escola básica. In. Ensino de História e currículo em 
tempos torpes: leituras e reflexões. 2019. 

BALLESTRIN, Luciana. América latina e o giro decolonial. Revista Brasileira de Ciência 
Política, n. 11, Brasília, maio-agosto 2013, p. 89-117. 

BANIWA, Gersem. A Lei das Cotas e os povos indígenas: mais um desafio para a 
diversidade. Cadernos do Pensamento Crítico Latino-Americano, v. 34, p. 18-21, 2013. 

BRIGHENTI, Clovis Antonio. Colonialidade e decolonialidade no ensino da História e 
Cultura Indígena. Protagonismo indígena na história, p. 231-285, 2016. 

_____. Decolonialidade, Ensino e povos indígenas: uma reflexão sobre a Lei nº 11.645.  

SIMPÓSIO NACIONAL DE HISTÓRIA, Lugares dos historiadores: velhos e novos 
historiadores, v. 28, 2015. 

BROCARDO, Daniele; TECCHIO, Caroline. Olhares para a História: pós-colonialismo, 
estudos subalternos e decolonialidade. RELACult, v. 3, 2017. 

CANDAU, Vera Maria Ferrão (org.). Didática crítica intercultural: aproximações. 
Petrópolis: Vozes, 2012. 

_____. A diferença está no chão da escola. In: COLÓQUIO LUSO-BRASILEIRO SOBRE 
QUESTÕES CURRICULARES, 4; COLÓQUIO SOBRE QUESTÕES 
CURRICULARES, 8. 2008, Florianópolis. Anais[...] Florianópolis: Universidade Federal de 
Santa Catarina, 2008. p. 240-255. 

_____. Concepção de educação intercultural. Rio de Janeiro: Editora PUC-Rio, 2014. 



 
_____; RUSSO, Kelly. Interculturalidade e educação na América Latina: uma construção 
plural, original e complexa. Diálogo Educação, Curitiba, v. 10, n. 29, p. 151-169, jan./abr., 
2010. 

DA SILVA, Gilberto Ferreira. Formação de professores e interculturalidade: uma revisão 
de literatura. 2013. 

GOMES, Nilma Lino. A questão racial nas escolas: desafios colocados pela implementação 
da Lei 10.639/2003. In: MOREIRA, Antonio Flávio, CANDAU, Vera Maria. (Org.). 
Multiculturalismo: diferenças culturais e práticas pedagógicas. 10ª ed. Petrópolis, RJ: 
Vozes, 2013. 

MEINERZ, Carla Beatriz. Ensino de história, diálogo intercultural e relações étnico-raciais. 
Educação & Realidade, v. 42, n. 1, p. 59-77, 2017. 

MEYER, André Felipe. Um click na Tekoá: elaboração de um site de produção de 
narrativas audiovisuais através de fontes guarani. Dissertação (Mestrado Profissional em 
Ensino de História). UDESC, Florianópolis,  

2017. 

MONTEIRO, Ana Maria; PENNA, Fernando de Araujo. Ensino de História: saberes em lugar 
de fronteira. Educação & Realidade, Porto Alegre, v. 36, n.1, p. 191-211, jan./abr., 2011. 

MONTEIRO, John Manuel. O desafio da história indígena no Brasil. A temática indígena na 
escola: novos subsídios para professores de, v. 1, n. 2, 1995. 

MUNANGA, Kabengele. Políticas curriculares e descolonização dos currículos: a lei 
10.639/03 e os desafios para a formação de professores. Educação e Políticas em Debate, v. 
2, n. 1, jan./jul. 2013. 

OLIVEIRA, Luiz Fernandes. História da África e dos africanos na escola: desafios 
políticos, epistemológicos e identitários para a formação dos professores de História. Rio de 
Janeiro: Imperial Novo Milênio, 2012. 

PAIM, Elison Antonio; DE SOUZA, Odair. Decolonialidade e interculturalidade: 
pressupostos teórico-metodológicos para a educação das relações étnicorraciais no ensino de 
História. Revista Pedagógica, v. 20, n. 45, p. 90-112, 2018. 

PEREIRA, Nilton Mullet; PAIM, Elison Antonio. O pensamento decolonial e o ensino de 
História. Revista Pedagógica, v. 20, n. 45, p. 11, 2018. 

_____t; PAIM, Elison Antonio. Para pensar o ensino de história e os passados sensíveis: 
contribuições do pensamento decolonial. Educação e Filosofia, v. 32, n. 66, p. 1229-1253, 
2018. 

QUIJANO, Aníbal. A colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências sociais. Perspectivas 
latino-americanas. Buenos Aires: CLACSO, 2005. 

_____. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina. A Colonialidade do Saber: 
etnocentrismo e ciências sociais – Perspectivas Latinoamericanas. Buenos Aires: Clacso, pág. 
107-126, 2005. 

RUFINO, Luiz. Pedagogia das Encruzilhadas. Rio de Janeiro: Mórula Editorial, 2019. 



 
RÜSEN, Jorn. Razão Histórica. Teoria da história: os fundamentos da ciência histórica. 
Brasília: UnB, 2001. 

SCHÜTZ, Kerollainy Rosa. A Lei 11.645/2008 e a História Indígena no contexto dos 
cursos de graduação em História das universidades públicas em Florianópolis 
(2006-2018): reflexões e perspectivas. 2019. 

SCHWARCZ, Lília Moritz. Nem Preto nem Branco, Muito pelo Contrário: cor e raça na 
intimidade. In: SCHWARCZ, Lília Moritz (Org.). História da Vida Privada no Brasil: 
contrastes da intimidade contemporânea. vol. 4. São Paulo: Cia das Letras, 1998. 

SHULMAN, Lee S. (Editado por Suzanne M. Wilson). The Wisdom of Practice: essays on 
teaching, learning, and learning to teach. São Francisco: Jossey-Bass, 2004. 

SILVA, Edson. Os povos indígenas e o ensino: possibilidades, desafios e impasses a partir da 
Lei 11.645/2008. In: Seminário Educação, Relações Raciais e Multiculturalismo: 
Comunidades Tradicionais e Políticas Públicas – SEREM. UDESC, 5., 15-18 mai 2014, 
Florianópolis. 

WALSH, Catherine. Interculturalidade, crítica e pedagogia decolonial: insurgir, reexistir e 
re-viver. In: CANDAU, Vera Maria (org.). Educação intercultural na América Latina. Rio 
de Janeiro: 7 Letras, 2009. 

_____. La educación intercultural en la educación. Lima: Ministerio de Educación, 
mimeografado, 2005. 

_____. Significados y políticas conflictivas. Revista Nueva Sociedad (Caracas), 165, 
enero-febrero, pp. 121-133, 2001. 

_____; DE OLIVEIRA, Luiz Fernandes; CANDAU, Vera Maria. Colonialidade e pedagogia 
decolonial: Para pensar uma educação outra. Education Policy Analysis Archives, v. 26, p. 
83-83, 2018. 

ZILIOTTO, Bruno. Provocações crônicas: a construção de um site educativo para repensar a 
escola, a disciplina de História e as Áfricas. Dissertação (Mestrado Profissional em Ensino de 
História). UDESC, Florianópolis, 2016. 


