
 

A literatura feminina negra como eco de insurgência epistemológica e pedagógica - 

Quarto de despejo: diário de uma favelada no ensino de história . 1

 

DOI:  https://doi.org/10.5281/zenodo.18446617 

Alidéa Santos Aflitos (Mestranda - Profhistória/UNEB) 

Email: alidea.aflitos@gmail.com 

 

Resumo: Esta pesquisa pretende analisar as opressões interseccionais de gênero, raça e classe e, as estratégias 
de insurgência ecoadas na obra diarística Quarto de Despejo: diário de uma favelada, de Carolina Maria de 
Jesus (2014). A investigação propõe centralizar esta escrevivência, como dispositivo pedagógico para a 
reconstrução crítica das narrativas históricas decolonais no ensino de história. Fundamenta-se nas 
epistemologias feministas negras e conceitos: interseccionalidade (Collins e Bilge, 2020; Lélia Gonzalez, 2020), 
escrevivência (Evaristo, 2020) e pedagogia libertadora e decolonial (hooks, 2017; Rufino, 2021), articulando 
literatura como fonte histórica (Monteiro, 2007; Pesavento, 2012) e a aplicabilidade das Leis 10.639/03 e 
14.986/24 nas aulas de história. Metodologicamente, trata-se de uma investigação propositiva para turmas do 8º 
e 9º ano do ensino fundamental II, da Escola Municipal Anísio Teixeira, localizada na cidade de Camaçari 
(Bahia). A intervenção será desenvolvida em três eixos: análise textual crítica da obra; atividades participativas 
discentes e produção de contra-arquivos digitais com as escrevivências estudantis. Espera-se que os resultados 
indiquem como é possível através da literatura Quarto de despejo: analisar as opressões interseccionais; 
fomentar consciência histórica crítica e; ressignificar o lugar das mulheres negras na narrativa histórica. Assim, 
intenciona-se transformar os e as estudantes em coprodutores de conhecimentos, articulando vivências 
periféricas com saberes acadêmicos e escolares. Portanto, defende-se pedagogias antirracistas e antipatriarcais 
que centralizam as vozes femininas negras silenciadas e afirmem a educação histórica como espaço de liberdade 
e insurgência epistêmica.  
Palavras-chave: Escrevivência; Ensino de história; Interseccionalidade; Literatura histórica; 
Decolonialidade. 
 

Introdução  

Quarto de despejo: diário de uma favelada, de Carolina Maria de Jesus, representa 

um marco na literatura brasileira ao ecoar, com uma crueza e autenticidade sem precedentes, 

as vozes historicamente silenciadas das mulheres negras e periféricas. Este artigo propõe 

analisar as dimensões interseccionais de gênero, raça e classe presentes na obra, 

articulando-as à sua potência como ferramenta pedagógica insurgente no ensino de história. 

Publicada em 1960, o diário transcende o caráter literário para se firmar como documento 

histórico de profunda relevância que rasga o véu da narrativa hegemônica sobre a pobreza e o 

racismo no Brasil.  

Partimos da premissa de que a escrevivência, conceito cunhado por Conceição 

Evaristo (2020), pode ser mobilizada com um dispositivo decolonial no âmbito educacional. 

Para Conceição Evaristo (2020), a escrevivência não é apenas um ato de escrever sobre a 

1 Projeto de pesquisa em andamento no curso de Mestrado Profissional em Ensino de História - Profhistória, na 
instituição Universidade Estadual da Bahia /UNEB. 

 

https://doi.org/10.5281/zenodo.18449110
mailto:alidea.aflitos@gmail.com


 

própria vida, mas um “escrever-vivendo” que transforma a experiência corporal, social e 

política de mulheres negras em texto, criando um contra-discurso à história oficial. Ao inserir 

a escrevivência de Carolina Maria de Jesus (2014) no currículo de história, propõe-se uma 

reconstrução crítica das narrativas históricas que tradicionalmente marginalizam sujeitos 

como ela. Assim, um ato feminino afro-epistemológico de insurgência que desmonta o 

arquivo colonial, transformando a favela e os saberes da mulher negra em produção de 

conhecimentos decoloniais.  

Esta pesquisa articula-se o referencial teórico das epistemologias femininas negras 

com uma proposta pedagógica alinhada com o disposto no aporte legal. Especificamente a  

Lei 10.639/03 estabelece o ensino da cultura afro-brasileira e africana, enquanto a Lei 

14.986/24 aborda as contribuições, perspectivas e narrativas das mulheres na construção 

histórica da sociedade brasileira nos espaços escolares. A investigação aqui delineada, 

portanto, é guiada pela seguinte questão central: de que maneira a obra Quarto de despejo, 

enquanto escrevivência, pode servir de base para uma prática educativa antirracista e 

decolonial no ensino fundamental?  

 

Fundamentação teórica: Interseccionalidade, escrevivência e pedagogia 

libertadora-decolonial  

Arcabouço o teórico ancora-se nas epistemologias femininas negras, que oferecem 

lentes críticas para desvelar as estruturas de poder. Nessa perspectiva, o conceito de 

interseccionalidade, conforme Collins e Bilge (2020), permite compreender como as 

múltiplas formas de opressão - notadamente raças, gênero e classe - não atuam isoladamente, 

mas se entrelaçam, produzindo experiências específicas de subjugação. A interseccionalidade 

serve como lente analítica central por permitir decifrar como as opressões se materializam de 

forma simultânea, desvelando a matriz de dominação que coloniza, atravessando corpos e 

territórios (Collins e Bilge, 2020). Como aporte teórico, nessa perspectiva, utiliza-se também 

as discussões de Lélia Gonzalez (2020), pois embora não recorra explicitamente o termo 

interseccionalidade em suas formulações teóricas, sua obra permite compreender através da 

sua abordagem analítica, a complexa realidade de ser mulher negra no Brasil. Essa mulher 



 

negra historicamente subjugada, cuja trajetória é marcada pela ausência de perspectivas de 

mobilidade social, por estarem submetidas à articulação de uma tripla opressão - racismo, 

sexismo e desigualdade social -, que operam de maneira interdependente e estruturante. A 

vida de Carolina Maria de Jesus é um testemunho dessa interseccionalidade. Sua condição de 

mulher negra, mãe solo, moradora de favela, catadora de papel e escritora, a posiciona em um 

dos locais de fala singular onde as opressões intercruzam. Como ela mesma registra, ser 

mulher, negra e pobre é ter três espinhos na garganta” (Jesus, 2014, p. 45). Essa afirmação 

evidencia uma consciência crítica e profundamente situada sobre como os marcadores sociais 

da diferença - como raça, gênero, classe e território-, não apenas coexistem, mas se 

entrelaçam em uma rede complexa de opressões que moldam subjetividades e experiências 

históricas.  

As intersecções identificadas no texto em Quarto de despejo não é meramente 

conceitual, mas vivida cotidianamente por sujeitos como Carolina Maria de Jesus, cuja 

escrevivência transforma dor em denúncia e memória em resistência. Ao reconhecer esse 

entrecruzamento, o discurso não apenas revela uma leitura interseccional da realidade, mas 

também convoca uma prática pedagógica insurgente, capaz de deslocar os saberes 

hegemônicos e afirmar a centralidade das vozes femininas negras na construção de uma 

educação histórica libertadora e decolonial.  

Dessa forma, para além de uma ferramenta analítica, a interseccionalidade (Collins e 

Bilge, 2020) opera, neste trabalho, como um princípio ético-político que orienta a leitura da 

obra Quarto de despejo. Pois, é de grande relevância para o andamento dessa investigação, 

compreender que a matriz de dominação não é apenas um conceito descritivo, mas um 

sistema interligado de opressões que produz pontos cegos epistemológicos como resultado de 

um racismo que se renova ao continuar silenciando saberes não hegemônicos.  

A escrevivência, nesse contexto, surge como uma tecnologia de insurgência que 

preenche essas lacunas. Conceição Evaristo (2020) enfatiza que a escrevivência como ato de 

corpografia, onde o corpo negro, feminino e periférico, inscreve no texto as marcas da 

experiência social, tornando-se fonte de produção de conhecimentos plurais. Esse gesto 

literário é, portanto, uma ação pedagógica decolonial, tal proposta por Luiz Rufino (2021), ao 



 

combater o genocídio social e político da população diaspórica que silencia e invisibiliza 

essas vozes. Articular esses conceitos permite transitar da denúncia da opressão à construção 

de um arquivo alternativo, onde a favela e a vida da mulher negra são centrais para a 

compreensão mais realista da história do Brasil.  

É a partir desse lugar de opressão, porém, que emerge a potência da escrevivência. A 

escrita de Carolina Maria de Jesus (2014), portanto, não é um mero diário íntimo: é um ato 

político de registro e denúncia que dá voz a uma coletividade invisibilizada. Ela performa, na 

prática, o que Lélia Gonzalez (2020) chamaria de uma resistência cultural, afirmando a 

humanidade e a agência de um povo sistemicamente desumanizado. Sua narrativa é sua 

ferramenta de trabalho e simultaneamente sua arma de insurgência pedagógica.  

Ana Monteiro (2003), propõe que o ensino de história deve ser entendido como um 

lugar de fronteira, onde se articulam saberes disciplinares, experiências escolares e memórias 

sociais. Essa perspectiva amplia o entendimento da sala de aula como um espaço de criação 

cultural, onde o saber escolar é resultado de processos de transposição didática e de semântica 

ativa por parte de professoras(es) e estudantes. Ao incorporar a escrevivência de Carolina 

Maria de Jesus (2014) como fonte histórica, o ensino de história se desloca de uma rasa 

transmissão de fatos para a construção de uma narrativa plural e inclusiva, que valoriza os 

saberes periféricos e as memórias silenciadas como elementos protagonizados do saber 

ensinado nos espaços escolares.  

Para que essa insurgência ecoe na sala de aula, faz-se necessário um modelo 

pedagógico condizente. A pedagogia libertadora de Paulo Freire (2023), revisitada por bell 

hooks (2017), oferece caminhos. bell hooks defende uma educação como prática de liberdade 

que é transgrida as estruturas opressoras e emancipa e tanta educadores quanto a dos 

educandos e educandas. Nesse sentido, a sala de aula deve se tornar um espaço dialógico 

onde a experiência dos e das estudantes, especialmente os/as oriundos(as) de grupos 

marginalizados seja valorizada como fonte legítima de saber.  

Assim, a pedagogia contra-hegemônica como a discutida por Luiz Rufino (2021) 

complementa essa visão ao afirmar que educar é um ato de vence-demanda, conceito 

rufiniano que compreende a educação como um rito de cura e desobediência epistêmica que 



 

combate a colonialidade do saber, do ser e do poder. Entender a escrevivência como prática 

pedagógica insurgente, também exige que se reconheça o ensino de história como um campo 

de produção de saberes, e não apenas como espaço de reprodução de conteúdos 

historiográficos e colonizadores. 

 

Caminhos para uma proposição pedagógica para um ensino de história decolonial  

Esta pesquisa é de natureza propositiva. Seu objetivo principal é elaborar e 

fundamentar uma sequência didática para ser aplicada nos anos finais do ensino fundamental, 

da Escola Municipal Anísio Teixeira em Camaçari, Bahia. A escolha por esse nível de ensino 

justifica-se por ser um momento em que os e as estudantes desenvolvem amplamente mais 

capacidade de abstração e crítica social, permitindo engajamento profundo com as questões 

complexas apresentadas na obra.  

A sequência didática será desenvolvida em três eixos interligados. O primeiro eixo é a 

análise crítica e leitura guiada, momento pedagógico em que serão selecionados 

textos-chave de Quarto de despejo que evidenciam as interseccionalidades (a fome como 

questão de classe, a violência de gênero, o racismo ambiental). Trechos da obra, a saber: 

“Quem deve dirigir é quem tem capacidade. Quem tem dó e amisade ao povo. Quem governa 

o nosso país é quem tem dinheiro, quem não sabe o que é fome, a dor, e a aflição do pobre. 

Se a maioria revoltar-se, o que pode fazer a minoria? Eu estou ao lado do pobre, que é o 

braço. Braço desnutrido. Precisamos livrar o paiz dos políticos açambarcadores” (Jesus, 

2014, p.39).A mediação docente, sob inspiração de Ana Monteiro (2010) , buscará relacionar 

o texto com o contexto histórico do Brasil dos anos 1960 na atualidade, problematizando a 

favela como território onde se pratica o racismo ambiental e a segregação espacial como 

projeto político racializado.  

Como segundo eixo sequencial, as atividades participativas e dialógicas Para 

estimular a reflexão crítica, através de rodas de conversa, debates temáticos, bem como 

mapas afetivos e linha do tempo da resistência de mulheres negras no cenário local e 

nacional. Essas atividades visam corporificar situações de opressão e explorar alternativas de 

resistência, materializando assim a proposta de bell hooks (2017) de uma educação 



 

transgressora.  

O terceiro eixo, refere-se a produção de contra-arquivos estudantis, momento da 

sequência didática em que serão estimulados as criações de contra-arquivos pelos estudantes. 

As produções estudantis são compreendidas como materialização da prática de escrevivência 

coletiva, a partir das suas individualidades. Entende-se como um convite a pensar a escrita 

como gesto de memória compartilhada e resistência comunitária. Nesse sentido, os textos 

estudantis produzidos ao longo da aplicação da sequência didática, além de exercícios 

escolares, corporificarão atos de inscrição de suas vivências periféricas no tecido da história. 

Ao transformar suas experiências em narrativas, os discentes assumem o papel de sujeitos 

históricos que desafiam os silêncios afro-epistêmicos impostos pelo discurso de apagamento 

construído pela colonialidade. A anatomia da lógica colonial subsidia-se aqui de forma 

sensível a partir da compreensão de Cláudia Cardoso, quando evidencia colonialidade quanto 

aos “passos negros invisibilizados pelo discurso do colonialismo que os inventou como 

incivilizados, primitivos e pelo aviltamento sistêmico na atualidade” (Cardoso, 2019, p. 44). 

A sala de aula, portanto, torna-se espaço de semeadura de saberes outros, onde cada 

escrevivência discente será uma semente de mundos únicos e plurais. Assim, o termo 

contra-arquivo é inspirado na noção de que a história é construída por arquivos hegemônicos 

e a produção discente pode contestá-los, criando novos registros de memória (Pesavento, 

2012).  

 

Articulação com as Diretrizes Curriculares Nacionais  

A proposta pedagógica aqui apresentada alinha-se rigorosamente com as Diretrizes 

Curriculares Nacionais para a Educação das Relações Étnico-Raciais e para o Ensino de 

História e Cultura Afro-Brasileira e Africana (Brasil, 2004) com a obrigatoriedade das leis . 

10.639/03 e 14.986/24. Ao trabalhar especificamente a literatura Quarto de despejo como 

fonte histórica, concretiza-se o previsto artigo 26- A da LDB, que altera a lei º 9.394/96, com 

a obrigatoriedade do cumprimento da lei 10.639/03 que exige o estudo temático "História e 

Cultura Afro-Brasileira, ministrado no âmbito de todo currículo escolar. Importa destacar 

aqui a inclusão de Carolina Maria de Jesus no Livro dos Heróis e Heroínas da Pátria, através 



 

de um projeto de lei 773/24, de autoria da deputada Erika Hilton, aprovado pela Câmara dos 

Deputados, em novembro de 2024. Mais do que cumprir os dispositivos legais educacionais, 

busca-se efetivar a aplicabilidade de uma prática pedagógica centrada nos saberes e 

experiências da população negra, sobretudo, mulheres afro-descendentes.  

 

Procedimentos metodológicos e instrumentos de avaliação 

A pesquisa adotará a operacionalização dos três eixos seguindo uma abordagem 

qualitativa e participativa, alinhada aos princípios da dimensão propositiva, onde docentes e 

discentes constituem-se como sujeitos coletivos do processo investigativo. Os instrumentos 

de coleta incluirão: (a) diários de campo do docente-pesquisador; (b) portfólios manuais ou 

digitais dos e das estudantes; (c) registros audiovisuais das atividades dialógicas; (d) grupos 

focais para avaliação processual. Propõe-se que a análise dos dados seguirá os princípios de 

análise de conteúdo temático, com foco na eclosão de categorias como: consciência histórica 

crítica; reconhecimento de interseccionalidades a partir de narrativas femininas 

afrodiaspóricas; e produção contra-hegemônica. A triangulação metodológica garantirá a 

validade dos achados, cruzando diferentes fontes e perspectivas analíticas.  

Cada eixo será desenvolvido em um cronograma sequencial, totalizando 10 aulas de 

50 minutos, adaptáveis ao contexto da escolar e ao avanço das atividades com os e as 

discentes. A avaliação será processual, considerando engajamento, produção crítica e 

participação nos debates.  

 

Resultados esperados e discussão  

Análise crítica das opressões interseccionais vivenciadas por mulheres negras  

Ao tomar a trajetória de Carolina Maria de Jesus como paradigma, busca-se que os e 

as estudantes percebam que a fome, a violência e a precariedade são frutos de uma estrutura 

social profundamente desigual, e não de fatalismos individuais.  

Um exemplo emblemático dessa interseccionalidade pode ser encontrado no registro 

de 15 de maio de 1958. quando Carolina descreve: “a fome é a pior das enfermidades" (Jesus, 

2014, p. 54). A fome, personagem constante no diário, evidencia a interseccionalidade das 



 

opressões. A marginalização atinge Carolina e seus filhos não apenas como pobres, mas 

como descendentes de uma mulher negra, mãe solo favelada que é subjugada pela estrutura 

racista e patriarcal que define quem tem direito ou não de ser absorvido de maneira formal 

pelo mercado de trabalho, como também a ausência estratégica de rede apoio estatal.  

Tais opressões interseccionais evidenciam que a fome possui cor, gênero e endereço, 

uma vez que articulam classe, raça, gênero e território de forma interdependente. No entanto, 

Carolina Maria de Jesus também registra suas vivências de resistência, mantendo-se viva e 

atenta às reclusões, silenciamentos e tecnologias de vida da população afro-brasileira, ao 

escrever: “os meus filhos não são sustentados com pão de igreja. Eu enfrento qualquer 

espécie de trabalho para mantê-los” (Jesus, 2014. p. 15). A escritora finca a sua força em suas 

palavras, determinação em prover seus filhos, evidenciando sua agência que resiste, persiste e 

(re)existe às expectativas de submissão e dependência associadas a mulheres negras e 

periféricas.  

 

Uma consciência histórica crítica  

Permite-se que os discentes reconheçam os mecanismos de exclusão e as estratégias 

de resistência presentes na sociedade ontem e hoje a obra serve como um espelho que reflete 

a história de baixo para cima, permitindo aos discentes reconhecerem mecanismos de 

exclusão e estratégias de (re)existência.  

A consciência histórica é aqui compreendida, “como uma das estruturas do 

pensamento humano” (Cerri, 2023, p. 23), que mobiliza a definição identitária coletiva e 

pessoal, a memória e a necessidade de ação no mundo. Destaca-se nesse viés conceitual, a 

importância da intencionalidade do uso da história, do passado e do presente como caminho 

para dar sentido às experiências contemporâneas, tanto no âmbito da individuação como da 

coletividade. Assim, percebe-se que a escolha das lentes analíticas utilizadas pelo sujeito 

histórico, seja na condição de docência/pesquisadora ou discente, influenciam diretamente na 

formulação e decodificação social, cultural, política, como também às respectivas leituras, 

apreensões do passado, que subsidia a compreensão do tempo presente..  

Sob a perspectiva relacional entre história, passado e presente delineada por Luis 



 

Cerri (2023), compreende-se que a implementação das cotas raciais representa uma forma de 

reparação histórica. Para que essas ações afirmativas - a reserva de vagas para grupos 

étnico-raciais, como negros e indígenas, em instituições de ensino e no serviço público -,  

fosse legitimada, os movimentos negros foram decisivos ao articular reivindicações e 

fomentar debates públicos nacionais sobre o legado colonial e suas permanências. Essas 

mobilizações configuram-se como estratégias fundamentais para evidenciar e convencer às 

instituições de que a condição da população negra brasileira está intrinsecamente vinculada à 

desvantagens estruturais, historicamente consolidadas e mantidas pela engenharia do racismo. 

Importa destacar que o movimento em prol das políticas afirmativas “não decorre de outra 

coisa senão de deslocamentos na aprendizagem e no ensino de história, em parte dentro da 

escola" (Cerri, 2023, p. 13). É precisamente nesse espaço formativo, marcado por disputas 

discursivas, que se torna possível implementar novos recortes epistemológicos, a partir do que 

se entende por ensino de história, e de quais aprendizagens se pretende fomentar no contexto 

educacional. Dessa forma, o ensino histórico crítico, passa a desempenhar um papel 

estratégico possibilitar tensionar narrativas hegemônicas, promover releituras críticas do 

passado e reconhecer - e permitir que se reconheçam - sujeitos historicamente silenciados 

como produtores de múltiplos saberes.  

Nesse contexto, a literatura também se apresenta como ferramenta pedagógica potente 

para a compreensão crítica dessas desigualdades presentes na sociedade brasileira. A obra 

Quarto de despejo permite aos e às estudantes compreenderem o racismo estrutural como 

projeto conjugado entre saber e poder, sob a perspectiva das epistemologias femininas negras. 

Ao analisar passagens como “o Brasil precisa ser dirigido por uma pessoa já passou fome. A 

fome também é professora” (Jesus, 2014, p. 29), evidencia a riqueza da escrita-denúncia de 

Carolina Maria de Jesus que contextualiza de maneira pedagógica, o recorte histórico do 

cenário político vivido para os e as discentes participantes dessa pesquisa. Dessa maneira,  

pretende-se que percebam como a experiência de uma mulher negra, constitui-se um locus de 

produção de conhecimento sobre desigualdades brasileiras, sobretudo racismo e sexismo. 

Carolina revela que saber não é monopólio das instituições formais, pois podem emergir de 

territórios marginalizados, dos becos, das encruzilhadas, das favelas e dos corpos que resistem 



 

e continuam vivos. Ao propor trabalhar em sala de aula, Quarto de despejo , possibilita que 

os e as discentes reconheçam, portanto, a potência dos saberes subalternos e compreendam o 

racismo estrutural como projeto de poder.  

 

Ressignificar o lugar das mulheres negras na narrativa histórica  

Desloca-se o foco das grandes figuras para as mulheres negras, enquanto, o sujeito 

periférico e silenciado. Lélia Gonzalez lança olhar sobre o poder social da mulher negra que, 

“apesar da situação de extrema inferiorização [...], exerceu um importante papel no âmbito da 

estrutura familiar ao unir a comunidade negra para resistir aos efeitos do capitalismo [...]” 

(Gonzalez, 2020, p.161). Dessa forma, Carolina não é uma mulher negra que desperta 

admiração de maneira isolada, mas representante dessa pluralidade de mulheres negras que 

também colaboraram, e continuam contribuindo, como continuidade ancestral para uma 

permanente reelaboração da sociedade brasileira.  

Como contra-arquivo, a escrevivência de Carolina Maria de Jesus (2014) não apenas 

denuncia as estruturas de exclusão que atravessam a experiência da mulher afro-brasileira na 

periferia, mas também inscreve essa vivência como lugar de produção de saber. Assim, ao 

incorporar ao ensino de história, Quarto de despejo como fonte epistêmica, contribui 

substancialmente para a consolidação de uma pedagogia antirracista e antipatriarcal, sob a 

lente analítica interseccional, identificando a pluralidade e unicidade dos sujeitos históricos e 

valoriza os saberes produzidos fora dos padrões normativos. Conclui-se portanto, que a 

validação de epistemologias femininas negras no espaço escolar, além de ampliar o repertório 

cognitivo dos e das discentes, como também segue em direção a uma aplicabilidade efetiva e 

emancipatória dessas temáticas no ensino histórico-crítico.  

No que se refere à produção dos contra-arquivos estudantis, visa-se deslocar os e as 

estudantes de meros receptores em produtores de conhecimento, valorizando as suas 

vivências no processo educativo. Essa prática dialoga diretamente com as leis educacionais 

10.639/03 e 14.968/24, indo além da simples inclusão de conteúdo para promover uma 

reestruturação da prática pedagógica. Ao criar seus próprios registros, os e as estudantes não 

apenas aprendem história, mas fazem história inscrevendo suas subjetividades no grande 



 

painel da memória coletiva.  

Nessa perspectiva, pretende-se fomentar que os e as estudantes possam acessar 

saberes elaborados a partir de matrizes afro-epistêmicas - frequentemente invisibilizados, 

reduzidos ou distorcidos materialização de dispositivos didáticos tradicionais, referenciados 

como métrica dos saberes escolares oficiais. Bem como fomentar um ensino de história 

crítico que amplie os horizontes da aprendizagem estudantil. Essas compreensões corroboram 

a perspectiva de bell hooks (2017), segundo a qual, as vivências marginais carregam um 

potencial epistêmico transformador, sobretudo quando reconhecidas e valorizadas no espaço 

educativo como fontes históricas. Assim, o diário Quarto de despejo pode ser lido como um 

contra-arquivo, ao documentar saberes não hegemônicos e desafiar os cânones tradicionais da 

historiografia e da epistemologia escolar.  

A discussão proposta neste artigo, portanto, evidencia a potência da mulher negra 

que, a partir do seu lugar de fala demarcado pela exclusão, gera saber transformador. Inserir a 

obra literária Quarto de despejo no ensino de história, permite que os e as estudantes 

compreendam o passado e presente, a partir das múltiplas perspectivas, rompendo com a 

linearidade eurocêntrica e patriarcal nas aulas de história. A abordagem aqui defendida é, 

assim, um convite a uma educação histórica que reconheça a diversidade das experiências 

femininas afrodiaspóricas como um dos fundamentos centrais para a promoção da justiça 

social.  

 

Perspectivas e desdobramentos  

A implementação desta proposta não se esgota no contexto escolar imediato. Seus 

desdobramentos podem incluir: (a) a criação de um arquivo digital público com as 

escrevivências estudantis; (b) a organização de mostras culturais que articulem a obra de 

Carolina Maria de Jesus (2014) com produções, narrativas e perspectivas de mulheres negras 

contemporâneas; (c) fomentar um clube de leitura comunitário que estenda a discussão para 

além de muros da escola. Tais iniciativas concretizam o que Conceição Evaristo (2020) 

visiona o caráter comunitário e expansionista da escrevivência, transformando a prática 

pedagógica em sementeira de insurgências epistêmicas femininas negras permanentes nos 



 

espaços formativos.  

 

Considerações finais  

A literatura de autoria feminina negra, em especial a escrevivência de Carolina Maria 

de Jesus (2014), configura-se como um instrumento de insurgência pedagógica. Sua 

mobilização no ensino de história intenciona-se viabilizar a construção de uma educação 

antirracista, antipatriarcal e decolonial, que valoriza as vozes silenciadas e transforma a sala 

de aula em espaço de liberdade e (re)existência epistêmica negra. Como reforça a Conceição 

Evaristo, “a escrita da mulher negra é sempre atravessada por uma memória ancestral que 

insiste em não morrer “ (Evaristo, 2020, p. 29). Essa memória, ao ser impulsionada no ensino 

de história, rompe com a linearidade eurocêntrica e insere saberes que foram historicamente 

marginalizados.  

Nesse viés, a escrevivência de Carolina Maria de Jesus (2014) desloca as narrativas 

negras como saberes históricos ao exercer uma tríplice função: denúncia epistêmica, fonte de 

memória contra-hegemônica e prática da liberdade. A escrevivência, nesse contexto, é mais 

do que uma ferramenta pedagógica: é uma estratégia de sobrevivência e afirmação. Ao ecoar 

as vozes de mulheres negras como Carolina Maria de Jesus, o ensino de história efetiva-se em 

um campo de disputa simbólica, onde o passado é revisitado a partir das margens e o futuro é 

reimaginado com base na pluralidade de experiências. A educação histórica insurgente, dessa 

forma, é também uma escrita de nós - um gesto coletivo consciente e intencional focado na 

equidade e reparação histórica.  

Portanto, a proposta aqui apresentada reafirma um compromisso com a educação 

histórica crítica que não apenas informe, mas que também engaje cidadãos e cidadãos críticos 

historicamente e conscientes de seu papel histórico. Assim, que os ecos da voz insurgente de 

Carolina Maria de Jesus (2014) ressoem nas práticas docentes e nas consciências estudantis, 

abrindo caminhos para uma história plural, crítica, inclusiva e verdadeiramente 

emancipatória. Como ilumina Luiz Rufino, revisitando Paulo Freire (2023), “uma educação 

como ato de descolonização arreia ‘pedagogias do oprimido, da esperança, da indignação, da 

autonomia e das encruzilhadas’”. (Rufino, 2021, p. 47). Portanto, a obra de Carolina Maria de 



 

Jesus é essa semeadura epistemológica afro-brasileira, e este artigo é uma modesta 

contribuição para seu cultivo.  

 

Referências  

BRASIL. Lei nº 10.639, de 9 de janeiro de 2003. Diário Oficial da União, Brasília, DF, 
10 jan. 2003, seção 1, p. 1.  

BRASIL. Ministério da Educação. Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação 
das Relações Étnico-Raciais e para o Ensino de História e Cultura Afro-Brasileira e 
Africana. Brasília, DF: MEC, 2004.  Disponível em: 
https://download.inep.gov.br/publicacoes/diversas/temas_interdisciplinares/diretrizes_curric
ul 
ares_nacionais_para_a_educacao_das_relacoes_etnico_raciais_e_para_o_ensino_de_historia
_ e_cultura_afro_brasileira_e_africana.pdf acesso em 28/10/2025. 

BRASIL. Lei nº 14.986, de 25 de setembro de 2024. Diário Oficial da União, em 26 
de setembro de 2024.  

BRASIL. Base Nacional Comum Curricular. Brasília: MEC, 2018. Disponível 
em: http://basenacionalcomum.mec.gov.br. Acesso em: 29 out. 2025.  

CARDOSO, Cláudia Pons. Amefricanidade: proposta feminista negra de organização 
política e transformação social. Lasa Forum, v. 50, p. 44-49, 2019. Disponível em: 
https://forum.lasaweb.org/files/vol50-issue3/Dossier-Lelia-Gonzalez-2.pdf. Acesso em: 22 
ago. 2025.  

CERRI, Luis Fernando. Ensino de história e consciência histórica: implicações 
didáticas de uma discussão contemporânea. Rio de Janeiro: Editora FGV, 2023.  

COLLINS, Patricia Hill; BILGE, Sirma. Interseccionalidade. Tradução de Rane Souza. 
1. ed. São Paulo: Boitempo, 2021.  

EVARISTO, Conceição. Escrevivência e seus subtextos. In: DUARTE, Constância 
Lima; NUNES, Isabella Rosado. Escrevivência: a escrita de nós – reflexões sobre a obra 
de Conceição Evaristo. Rio de Janeiro: Mina Comunicação e Arte, 2020. p. 26-47.  

hooks, bell. Ensinando a transgredir: a educação como prática de liberdade. São 
Paulo: WMF Martins Fontes, 2017.  

JESUS, Carolina Maria de. Quarto de despejo: diário de uma favelada. São Paulo: 
Editora Ática, 2014.  

GONZALEZ, Lélia. Por um feminismo afro-latino-americano: ensaios, intervenções 
e diálogos. Organização de Flávia Rios e Márcia Lima. 1. ed. Rio de Janeiro: Zahar, 
2020.  

MONTEIRO, Ana Maria Ferreira da Costa. Professores de história: entre saberes 
e práticas. Rio de Janeiro: Editora Mauad, 2010. 

MONTEIRO, Ana Maria. Ensino de história: algumas configurações do saber escolar. 



 

In: História e Ensino. Londrina: UEL, v. 9, 2003. p. 9-36.  

PESAVENTO, Sandra Jatahy. O mundo como texto: leituras da história e da 
literatura. Revista História da Educação, v. 7, n. 14, p. 31–45, 2012. Disponível 
em: https://seer.ufrgs.br/index.php/asphe/article/view/30220. Acesso em: 22 ago. 
2025.  

RUFINO, Luiz. Vence-demanda: educação e descolonização. 1. ed. Rio de Janeiro: 
Mórula, 2021 


