
 

Sociedade Floresta Aurora: duas mulheres negras, Maria Chiquinha e Orlandina Alves, 

na construção do patrimônio cultural (1872 e 1934)1 

 

DOI: https://doi.org/10.5281/zenodo.18274643 
Nereidy Alves (Mestrado/UFRGS) 

E-mail: nereidy66@gmail.com​
Giane Vargas (Professora/UNIPAMPA)/Instituição)​

E-mail: gianeescobar@unipampa.edu.br  
 

 
Resumo: Com base no reconhecimento público da Sociedade Floresta Aurora (SFA) como clube social negro 
mais antigo do Brasil, com sede em Porto Alegre e de grande representatividade da comunidade negra no país, 
pretende-se identificar o quanto a participação feminina foi fundamental para a construção de seu patrimônio 
histórico e cultural, a partir de duas mulheres negras que foram destaque nos anos de 1872 e 1934: Maria 
Chiquinha e Orlandina Alves. O artigo visa, sob a perspectiva de gênero e raça, questionar a ocultação de 
suas atuações reconhecidamente fundamentais na formação e desenvolvimento, construção social e cultural da 
SFA. Como bem cultural em processo de reconhecimento como patrimônio cultural imaterial, necessário se 
faz a reativação das memórias como forma de preservar o legado de ambas com registro na historiografia. O 
artigo organiza-se em duas partes, através de pesquisa bibliográfica, utilizando como fontes livros de atas, 
matérias de jornal, documentos, etc. A primeira parte apresenta a mobilização e participação feminina negra no 
associativismo da SFA e a segunda abre questionamentos quanto à ocultação de seus nomes, a patrimonialização 
em ação política proativa de preservação da memória e salvaguarda dos registros. 
Palavras-chave: Memória coletiva; Proteção patrimônio cultural; Maria Chiquinha; Orlandina Alves.  
 

Introdução 

       Este artigo traz a atuação de duas mulheres negras no processo de criação e 

desenvolvimento da Sociedade Floresta Aurora e problematiza a questão da ocultação de seus 

nomes na historiografia, confirmando a necessidade de registro, com narrativas que celebrem 

suas participações, como ações de resistência no processo de emancipação da população 

negra.   

     A Sociedade Floresta Aurora (SFA) é classificada como Clube Social Negro (CSN) e 

reúne memória coletiva e história social, fazendo parte da história não só do Estado do Rio 

Grande do Sul, mas também do Brasil. Foi fundada antes da abolição da escravatura, em 

Porto Alegre, no dia 31 de dezembro de 1872. Sua história está ancorada nos fazeres, nos 

saberes, nas celebrações, nos desfiles de Carnaval promovidos por seus associados e 

associadas. A construção do bem cultural que hoje representa, tem a marca feminina das 

muitas mulheres negras que lá executaram atividades ligadas a diferentes áreas.  

     No processo de construção das narrativas muitas outras mulheres negras ativistas foram 

identificadas, mas utilizaremos o recorte temporal e o registro das participações de Maria 

Chiquinha (1872) e Orlandina Alves (1934) como representação dos fazeres que 

contribuíram para o desenvolvimento social e político da entidade.  

1 Este trabalho deriva da pesquisa de mestrado no Programa de pós-graduação em Museologia e 
Patrimônio-PPGMusPa/UFRGS, intitulado SOCIEDADE FLORESTA AURORA: patrimônio cultural negro e o 
protagonismo de duas rainhas, suja defesa está prevista para novembro de 2025. Orientado pela Dra. Giane 
Vargas.  
 

 

https://doi.org/10.5281/zenodo.18274643


 
     O objetivo é referenciar o historio de atuação de cada uma para construir, materializar seus 

fazeres com registros para ampliar o conhecimento sobre as trajetórias das mulheres negras 

ligadas à Sociedade Floresta Aurora e refletir sobre as formas de reunir material, preservar e 

salvaguardar tais registros.  

     A escrita segue pelo método qualitativo, valendo-se de documentos que incluem registros 

oficiais, matérias de jornais, registro fotográficos, livros de atas, trabalhos acadêmicos, tendo 

como suporte teórico o pensamento feminino das intelectuais negras e as teorias sobre o 

associativismo.   

    A primeira parte do artigo traz o histórico de formação e a organização da comunidade 

negra através do associativismo em um Clube Social Negro, in casu, a realidade da Sociedade 

Floresta Aurora. Na segunda parte, ao trazer as ações das duas sócias, questiona-se os 

fenômenos que colaboraram com a ocultação de seus nomes e fazeres, dentro do cenário 

masculinista que sustenta as agências administrativas e, por fim, ressalta a necessidade de 

criar as narrativas como registro das sujeitas no movimento feminino da SFA e os meios de 

preservar e salvaguardar.  

 

Os propósitos e a fundação da Sociedade Floresta Aurora 

Em 1786, homens e mulheres criaram a Irmandade do Rosário, em Porto Alegre. Para 

muitos era considerada como um instrumento de submissão e controle dos escravizados 

dentro do processo de cristianização, mas estudos recentes demonstram que era um espaço de 

construção de alternativa política e social, onde os negros negociavam um lugar na sociedade 

(Mattos, 2021). 

A historiadora Nara Machado (1990) revela que a Irmandade do Rosário, contava na 

sua fundação com 220 membros, sendo 127 homens e 93 mulheres de diferentes origens e 

profissões. Destes, 17 negras e negros compunham a mesa administrativa da Irmandade. 

Ainda não foi possível encontrar a nominata destes, o que depende de aprofundamento em 

outro momento da pesquisa. 

Os membros da Irmandade do Rosário articularam associações recreativas, bailantes e 

educacionais com objetivos que extrapolavam as sociabilidades, formando grupos 

materialmente fortes (Mattos, 2021), possibilitando, no final do século XIX, que o debate do 



 
racismo e as reivindicações da comunidade negra fossem veiculados por meio da criação do 

jornal “O Exemplo”. 

Como ação inteligente e precursora que contribuiu para a abertura de caminho para a 

criação da SFA, é importante dar ciência do caso da Senhora Maria José, mulher negra, 

liberta, Rainha Ginga da Irmandade do Rosário na década de 1850, que também se declarava 

moradora da Rua do Arvoredo. Não foi possível confirmar sua participação direta na SFA, 

mas suas iniciativas merecem registro por ser uma lutadora ferrenha e que o resultado de seu 

empenho impulsionou outras e outros homens e mulheres negras a pensarem na criação de 

uma associação para “brincarem”.  

Entre os anos de 1850 e 1856, a  Maria José  enviou anualmente requerimentos às 

autoridades policiais solicitando licença para os negros “brincarem”, realizarem seus batuques 

nos domingos e dias Santos (Dias, 2008 apud Vieira, 2021, p.105). No primeiro requerimento, 

em fevereiro de 1850, “ela solicita que os negros possam “brincar” na Rua de Santa Catarina 

(atual Rua Dr. Flores), localizada nos fundos da Igreja do Rosário, em Porto Alegre. Alegava 

que estes “inocentes passatempos” eram costumes feitos há tempo e serviam para recolherem 

esmolas para suas festas e enterros”.  (Vieira, 2021, p. 105, grifo nosso). 

Apesar de seu empenho, em 1856 “as brincadeiras”, que incluíam o batuque, passam a 

ser proibidos pelo Código de Posturas, inclusive em locais fora das chácaras: Art. 122 do 

capítulo 12º das novas disposições estabelece que “ficam proibidos os candomblés ou 

batuques, e danças de pretos na Várzea, chácaras ou outro lugar” (Piccolo, 1990 apud 

Vieira, 2021, p. 106) . 

O argumento principal que Dona Maria José sustentava desde 1850 foi um dos que  

motivou, anos depois, a criação da Sociedade Floresta Aurora em 1872. A SFA nasce com 

objetivos semelhantes às demais associações criadas a partir da Irmandade do Rosário, que é 

o de assumir lugar na luta contra o preconceito, pela inserção do negro em várias frentes na 

sociedade porto-alegrense (Mattos, 2021). Dona Maria José articulou grupos e certamente 

outras mulheres se engajaram o que pode ser considerado o impulso derradeiro de um 

movimento feminino para criação da Sociedade Floresta Aurora, cuja iniciativa partiu de uma  

mulher. Tal fato  ganha notoriedade na monografia de Eliane Duarte (Pereira, 2022) que nos 

brinda com a informação de que uma mulher, a Maria Chiquinha, teria convocado os seus 



 
companheiros, o seu grupo de amigos para criar o Floresta Aurora.  (Duarte, 1986 apud 

Pereira, 2022,p.32).  

Sobre a idealização e motivação para a criação, da Sociedade Floresta Aurora, a 

historiadora Fernanda Oliveira traz:  

 
A serenata foi até altas horas, e os amigos retornaram a seus lares quase ao 
amanhecer do dia. Porém, no caminho de volta imersos em um sentimento de alegria 
e liberdade proporcionada pela música, resolveram organizar uma sociedade onde 
pudessem compartilhar tal prazer com seus iguais. E, sempre que possível, 
desenvolver atividades beneficentes, especialmente, subsidiar enterramentos, como 
já era de praxe na irmandade do Rosário, da qual alguns deles participavam. Pelo 
adiantado da hora e em decorrência da euforia, resolvem pelo nome da nova 
associação – Floresta Aurora –, uma homenagem ao cruzamento das ruas nas quais 
se encontravam e à aurora do amanhecer/de um novo tempo para   famílias da raça 
de cor (Oliveira, 2017, p. 37). 

 

A motivação e dados referentes à sua formação e fundação são incontestes, pois a 

história é confirmada em vários registros e documentos: foi fundada por negras e negros 

alforriados com o propósito de mútua ajuda e socialização. Apesar de a idealização ter partido 

de uma mulher, no livro que registra a listagem dos fundadores (Nonnenmacher, 2015, p. 17) 

da Sociedade Floresta Aurora consta 25 nomes e todos são homens. 

Em entrevista para pesquisa da tese de doutorado, Lúcia Regina Brito Pereira (2007), 

traz o depoimento do Sr. Nilo Alberto Feijó, que reafirma a iniciativa da Senhora Mariquinha 

ou Maria Chiquinha na fundação da Sociedade Floresta Aurora e destacava:  

 
O que mais me deixa alegre, embora eu até condene um pouco, porque essa é uma 
coisa que nunca foi explorada, que é o fato desta idéia ter nascido de uma mulher, que 
dizem se chamava Maria Chiquinha. Essa mulher é que teria convocado os seus 
companheiros, o seu grupo de amigos para criar [...] o Floresta Aurora (Feijó, 2006, in 
Pereira, 2007). 

              A idealização partiu de uma mulher, Sra. Maria Chiquinha e, apesar de seu empenho 

em mobilizar a comunidade que desejava criar um espaço seguro para celebrar a cultura e a 

sociabilidade, seu nome não foi referenciado nos registros de fundação.  

           Em matéria publicada por ocasião da troca da sede, o Jornal Correio do Povo, através 

do jornalista Renato Araújo, cita: “Fundada por negros forros para ser entidade para arrecadar 

fundos para o caso de óbitos, a Floresta Aurora tinha como uma das primeiras lideranças a 

escrava Maria Chiquinha. Ela organizava reuniões no bairro Floresta, nas proximidades da 

Rua Aurora, hoje Barros Cassal”. (Jornal Correio do Povo, 2013) 



 
          Na memória institucional, resta localizar, pois os episódios datam de período relativo ao 

final do século XIX, quando a prática de registros não era usual.  

          Registra-se, a partir do início do século XX,  a segunda mulher negra que teve atuação   

significativa, com dados disponíveis na Sociedade Floresta a partir de 1934: Orlandina 

Alves. 

No ano de 1933 a SFA elege nova diretoria e, como consta nas atas do período, a 

eleição de novos membros tinha como principal função a revitalização da SFA devido à grave 

crise administrativa que estava comprometendo a continuidade das atividades 

(Nonnenmacher, 2015). O grupo apresenta-se com consistente organização e propostas 

concretas para implantação de programa diverso. A nova diretoria toma posse em janeiro de 

1934, tendo como presidente Manoel Ferreira (Ata 1, 1934). Estabelecem planos e entre eles 

está a participação oficial da SFA nos festejos de Carnaval da cidade de Porto Alegre. 

Orlandina Alves faz parte do grupo de mulheres que apoiou a candidatura de Manuel 

Ferreira e é eleita Rainha do Carnaval. Durante o reinado de um ano faz as honras do título.  

Este período possibilitou a divulgação dos eventos ligados ao carnaval nos jornais da cidade. 

A candidatura de Manoel Ferreira foi articulada e teve impulso das mulheres para a 

superação da crise institucional e a gestão revela-se revolucionária dada às múltiplas 

atividades que pode realizar. Giovana Xavier (2021, p. 140), de forma sincera revela: “ Como 

jovem pesquisadora fiquei encantada com um portal aberto por senhorinhas e cavalheiros da” 

classe de cor” que conduziam clubes, escolas, bibliotecas, times de futebol e associações 

beneficentes. Liam, escreviam, brigavam, promoviam festas, reuniões políticas”. 

A reportagem publicada no Jornal Correio do Povo no dia 11 de fevereiro de 1934, p. 

9, estampa a foto da Rainha Orlandina Alves, comprovando o quanto o período de Carnaval 

tornou possível a visibilidade, diferenciando-se dos demais períodos em que à população 

negra eram destinadas as páginas policiais. No período de Carnaval (Vieira, 2021), os blocos 

saiam de seus locais de origem e se dirigiam a coretos localizados em outras partes da cidade 

ou em outros territórios negros. A circulação entre os diversos territórios carnavalescos era 

uma prática comum. “O público ia atrás, percorrendo vários quilômetros a pé pela cidade”. 

(Vieira, 2021, p. 173)  

Constata-se o nome de Orlandina Alves como a primeira mulher nominada e 

referenciada nos livros de ata do ano de 1934, revelando a existência de movimento 



 
feminino ativo. Seu nome é escrito e atrelado às atividades da Sociedade Floresta Aurora por 

13 vezes em menos de 30 dias, entre os dias 21 de janeiro e 18 de fevereiro de 1934, nas 

seções das colunas Sociais e de Carnaval do Jornal Correio do Povo. Verifica-se que sua 

participação não ficou restrita à exposição que a cultura do Carnaval reserva às mulheres 

negras. 

Terminado o reinado (1934-1935), Orlandina Alves segue participando do Centro 

Progressista de Moças Florestinas – CPMF -, fazendo parte do corpo diretivo, como diretora 

(Nonnenmacher, 2015). Além dos eventos festivos, as ações educativas foram significativas, 

pois ministravam aulas de alfabetização, com visão de que a educação era o instrumento de 

luta  para o enfrentamento e  inclusão; aulas de corte e costura; organizavam eventos 

culturais, como saraus poéticos, grupo de música, banda Floresta Aurora, além de organizar 

os eventos onde as “senhoritas e senhoras” eram oradoras, recepcionistas de autoridades e 

representantes da SFA em eventos oficiais fora da sede. O grupo organizava ação assistencial 

anualmente com festa de Natal e distribuição de brinquedos aos filhos dos sócios. Conforme 

refere  Marisa Nonnenmacher (2015, p. 75):  

 
A superação das dificuldades acontecidas resultou em uma nova fase para a 
Sociedade. Prova disso é a marcada atuação do Centro de Moças Progressistas 
Florestinas, grêmio feminino anexo à Sociedade Floresta Aurora, tanto no Carnaval 
[...] quanto nas atividades da Sociedade. Em 1935 o CMPF passa a desenvolver 
relevantes trabalhos em benefício do progresso da Floresta Aurora. 

 

A força e a liderança surgiam de forma natural, pois, sem textos, estudos formal, 

formação acadêmica, as mulheres do Centro Progressista de Moças Florestinas não se 

deixavam intimidar e assumiram papéis importantes da condução política de enfrentamento 

ao machismo na formação executiva da diretoria da SFA. Enfatizo a palavra “Progressista” ao 

nome do grupo feminino, e interpreto como “singular e política”, equivalente à condição de 

“mulher e negra” em toda a sua potência. 

Como na fala de Chiziane (2021): “Sou um rio. Os rios contornam todos os 

obstáculos. Quero libertar a raiva de todos os anos de silêncio. Quero explodir o vento e trazer 

de volta o fogo para o meu leito, hoje quero existir”. (Chiziane, 2017, p. 17). 



 
É possível acompanhar pelos livros de ata a atuação do Centro Progressista de Moças 

Florestinas até 1959. Orlandina Alves faleceu em 1947, aos 29 anos idade, vítima da 

tuberculose.  

Os episódios aqui referidos, ainda que represente um recorte de situações, com 

fragmentos marcam a presença feminina negra na SFA com ações, com voz, com atitudes, 

com pensamentos, avançando em direção da  supremacia masculina, afirmando a identidade 

coletiva e a potência feminina.  Sueli Carneiro (1994 apud Cardoso, 2000, p. 90) enfatiza que: 

“As mulheres negras advêm de uma experiência histórica diferenciada, e o discurso clássico 

sobre a opressão da mulher não dá conta da diferença qualitativa da opressão sofrida pelas 

mulheres negras e o efeito que ela teve e ainda tem na identidade das mulheres negras”. 

 

Da ocultação à insurgência  
 Não é que nós não tenhamos falado, o fato é que nossas vozes, graças a um sistema 
racista, têm sido sistematicamente desqualificadas, consideradas conhecimento 
inválido; ou então representadas por pessoas brancas que, ironicamente, tornam-se 
“especialistas” em nossa cultura, e mesmo em nós. (Kilomba, 2019, p. 51) 
  

           A citação de Grada Kilomba revela a atualidade da opressão, a mesma vivida pelas 

personagens referenciadas neste texto. O movimento das mulheres negras é estruturante na 

Sociedade Floresta Aurora em todos os tempos. O direito à memória delas engloba o nosso 

direito de lembrar e honrar. Os propósitos iniciais de fundação da SFA estão em vigor quando 

a solidariedade une as gerações construindo as histórias. Se o passado colonial que estruturou 

racismo de forma sistêmica e impediu a humanidade, no processo de afirmação, mostramos o 

fazer, o ser e as múltiplas capacidades:  

 
Dentro de uma compreensão mais profunda de que a história tradicionalmente 
divulgada na perspectiva dos vencedores pode ser escrita a contrapelo, dando vez a 
versões, mínimas, fragmentárias de vidas comuns, nem heróicas nem exemplares, de 
pequenas vidas de personagens em cujos percursos se conjugam derrotas advindas de 
sua condição social, racial e de gênero (Schmidt , 2018, p. 138) 

 

Schmidt (2018, p. 138), ainda sintetiza e complementa: “no corpo das mulheres negras, cujas 

histórias se destacam na profusão de narrativas [...] atualiza-se esta ligação entre o passado colonial e o 

presente povoado de heranças coloniais por resolver”  



 
          As personagens que o artigo revela, são representativas e confirmam da fundação até os 

nossos dias o quanto o fazer feminino tem servido como base, apesar dos traumas. Entre as 

condições de aceitabilidade, pelos padrões morais da época, a mulher precisava atender às 

regras de recato e submissão e, uma imagem de mulher identificada como complemento do 

homem (Cardoso, 2000). Agiram com resistência e enfrentamento ao sistema nas órbitas 

machista e racista, deixando legado.  

         Patrícia Hill Collins expõe as múltiplas atividades das mulheres negras e as define: 

 
Pessoas que se vêem como plenamente humanas, como sujeitos, se tornam ativistas, 
não importa quão limitada seja a esfera de seu ativismo. Ao devolverem a 
subjetividade às mulheres negras, as feministas negras lhe  devolvem também o 
ativismo. [...] Além disso, se, ao mesmo tempo, as mulheres negras usarem todos os 
recursos disponíveis seus papéis como mães, sua participação nas Igrejas, seu apoio 
mútuo no seio de redes de mulheres negras, sua expressão criativa – para serem 
autodefinidas e auto avaliadas e para encorajar outras a rejeitarem a objetificação seu 
comportamento cotidiano será uma forma de ativismo. (Collins, 2016, p. 113-114, 
grifo nosso). 

 

 Patrícia Hill Collins (2022) traz a reflexão de que a interseccionalidade é um sistema 

de opressão interligado. Diz  que “sem investigar como suas análises críticas e ações sociais 

se inter-relacionam, a interseccionalidade pode ficar presa em sua própria encruzilhada, ser 

arrastada em várias direções e se afogar em idéias” (Collins, 2022, p. 16). 

 Grada Kilomba (2019, p. 74) provoca ao dizer que não estamos na construção das 

sujeitas como individuas, “mas sim nas maneiras pelas quais é possível que indivíduos ajam 

como sujeitos e que é possível que mulheres negras alcancem o status de sujeitos no contexto 

do racismo genderizado”. Sujeitas, que na definição de bell hooks  “são aqueles que têm o 

direito de definir suas próprias realidades, estabelecer suas próprias identidades, de nomear 

suas histórias” (hooks, 1989, p. 42 apud Kilomba, 2019, p.28).  

A historiadora Beatriz Nascimento (1974)  escreve: 
Não podemos aceitar que a história do negro no Brasil, presentemente, seja 
entendida apenas através de estudos etnográficos, sociológicos. Devemos fazer a 
nossa história, buscando nós mesmos, jogando nosso inconsciente, nossas 
frustrações, nossos complexos, estudando-os, não os negando. Só assim poderemos 
nos entender e nos fazermos aceitar como somos. (Ratts, 2021, p. 45) . 

 



 
Beatriz Nascimento nos coloca em frente a verdades e nos retira da posição de 

coadjuvantes, posição esta que precisa vencer a dispersão e a incomunicabilidade (Ratts, 

2021,p.46). 

Onde estão os rostos das mulheres negras da Sociedade Floresta Aurora?  

O fato é que as protagonistas receberam as duas sentenças, foram ocultadas e 

silenciadas num contexto hierárquico de supremacia masculina que a teoria  da 

interseccionalidade define como violência e assim foi detectado por bell hooks (2023, p. 162),  

ao dizer: 
Homens negros militantes atacavam publicamente os patriarcas brancos por seu 
racismo, mas também estabeleciam uma conexão de solidariedade com eles, baseada 
na aceitação do patriarcado e no comprometimento com esse sistema que 
compartilhavam. O elemento mais forte de conexão entre militantes negros e 
homens brancos era o sexismo compartilhado – ambos acreditavam na inferioridade 
natural da mulher e apoiavam o domínio do homem. Outro elemento de conexão foi 
o reconhecimento do homem negro de que ele, assim como o homem branco, 
aceitava a violência como forma principal de garantir o poder. 

 

A relação de poder, a subjugação enfrentada pela mulher negra em seus espaços, atingiu/atinge 

as que formam a base da SFA. As protagonistas, mesmo sendo orgânicas, foram ocultadas, mesmo 

estando dentro, estão fora. A SFA abrigou o movimento feminino, mas não os efeitos da 

conscientização das mulheres negras que lá exerciam e exercem suas atividades com dedicação, afeto 

e cuidado pela sua manutenção e pelo desenvolvimento humano. O quadro poderia ser outro com a 

aplicação da idéia de bell hooks (2021, p. 30),  que sugere: 

 
Conscientização feminista para homem é tão essencial para o movimento 
revolucionário quanto os grupos para mulheres. Se tivesse havido ênfase em grupos 
para homens, que ensinassem garotos e homens sobre o que é sexismo e como ele 
pode ser transformado, teria sido impossível para a mídia de massa desenhar o 
movimento como sendo anti-homem. Teria também prevenido a formação de um 
movimento antifeminista de homem. 
 

A sugestão cabe como proposta a ser discutida e implantada nos espaços que ainda precisam 

reformular e desconstruir as amarras impostas pelo patriarcado que se mantém como fenômeno que 

impede o desenvolvimento efetivo.        

         Reforço o objetivo maior que é com a criação de narrativas, com evocação das 

memórias mesmos por meio de fragmentos que vêem sendo costurados ao longo da pesquisa, 

que nos fortaleceremos no processo de descolonização . É preciso, pois, romper o silêncio.  



 
          Petrônio Domingues (2009) propõe por meio de biografias problematizar e desconstruir 

as narrativas generalizantes, esquemáticas e reducionistas, e visibilizar outros modos de ser 

negro(a) no pós-abolição (Zubaran; Costa, 2018).  

 
[...] escrever é um ato de descolonização no qual quem escreve se opõe a posições 
coloniais tornando-se a/o escritora/escritor “validada/o” e “legitimada/o” e, ao 
reinventar a si mesma/o, nomeia uma realidade que fora nomeada erroneamente ou 
sequer fora nomeada (Kilomba, 2019, p. 28). 

 

Sob o consenso de muitas intelectuais negras, a escrita possibilita um deslocamento em 

direção a saída da exclusão e cura dos traumas. A reinvenção trazida por Grada Kilomba encontra a 

mutação quando Patrícia Hill Collins (2016) propõe o uso criativo da posição marginal para recriar 

um mundo possível. A importância de escrever e criar nossas histórias também pode ser 

compreendida a partir da seguinte análise (Trouillot, 2016, p. 237): 

 
Pode-se compreender por que tantos historiadores profissionais ficaram calados. A 
denúncia da escravidão de uma maneira presentista é fácil. A escravidão foi má, a 
maioria de nós concorda com isto. Contudo, o presentismo é, por definição , 
anacrônico. Apenas condenar a escravidão é a saída fácil, tão banal {...]. O que 
precisa ser denunciado [...] é o presente racista no qual as representações da 
escravidão são produzidas. [...] ”. Não surpreende que os sobreviventes estejam mais 
dispostos que os historiadores para denunciar essas trivializações [...]. 

 

Se a história não tem rosto de mulher negra, necessária a reformulação e 

desconstrução, pois, comprovado está que as mulheres negras têm rosto e estavam/estão 

presentes na construção da história. O feminismo é um movimento para acabar com sexismo, 

exploração sexista e opressão (hooks, 2021). Na construção, bell hooks frisa que o movimento 

“não tem a ver com ser anti-homem”. Fica implícito que os homens são fundamentais no 

movimento para combater as ações exploradoras, sexistas e institucionais que desfavorecem 

as mulheres. Sem homens aliados na luta, o movimento não vai progredir. (hooks, 2021, p. 

31). 

O fazer feminino na Sociedade Floresta Aurora é o que sustenta sua própria existência 

e resistência e está representada por duas mulheres na  Comissão Nacional dos Clubes Sociais 



 
Negros2, que desde 2009, onde  busca a patrimonialização imaterial junto ao IPHAN3, 

seguindo o marco constitucional que reconhece a cultura afrodescendente e seus modos de 

fazer, celebrações e lugares como patrimônio cultural brasileiro. 

  

Considerações finais 

      O ativismo desenvolvido pelas personagens deste trabalho representa a força política em 

épocas distintas no período da pós-abolição, marcado por forte exclusão social. Ainda que a 

SFA representasse um território de proteção, as mulheres não estavam livres  da 

discriminação. Encontra-se no ativismo solidário e na mobilização de seus grupos a estratégia 

de sobrevivência e assumiram o compromisso de buscar a emancipação.  

     A ocultação de seus nomes e suas ações, dentro e fora da SFA, é um fenômeno histórico 

dentro da estrutura de poder que desvalorizaram a mulher negra, com elos, mesclando 

machismo, racismo, sexismo. Sabe-se que pouco ou quase nada poderia ser construído sem a 

força e colaboração direta delas.  

     Vencer o apagamento significa avançar na produção das narrativas, romper com o silêncio, 

escrevendo as histórias com a recuperação e construção das memórias, ainda que esfaceladas, 

num processo contínuo de afirmação das identidades. 

     Às personagens está sendo garantida a preservação através da materialidade das narrativas 

como um instrumento de resistência e segue com a proposição de agência política de 

salvaguarda, dentro da proposta de reconhecimento nacional dos Clubes Sociais Negros como 

patrimônio imaterial brasileiro.        

 
Referências 

Livros: 

COLLINS,Patrícia Hill. Bem mais do que ideias. A interseccionalidade como teoria social 

crítica. Trad. Bruna Barros e Jess Oliveira. Boitempo. São Paulo, 2022.  

 

3 https://sei.iphan.gov.br/sei/modulos/pesquisa/md_pesq_processo. (Acesso em 14/10/2025). 

2 Grupo de representantes de Clubes Sociais Negros de todo o Brasil que promove a iniciativa de mapear, 
valorizar e fortalecer a atuação dos clubes sociais negros no Brasil, reconhecendo sua importância como espaços 
de resistência, memória e promoção da cultura afrodescendente.  
 

https://sei.iphan.gov.br/sei/modulos/pesquisa/md_pesq_processo


 
hooks, bell.  E Eu não sou uma Mulher? Mulheres Negras e Feminismo, 12ª ed. - Rio de Janeiro: 

Rosa dos Tempos, 2023. 

 

KILOMBA. Grada. Memórias da Plantação- Episódios de racismo cotidiano. Rio de Janeiro: 

Cobogó, 2019. Tradução: Jess Oliveira. 

 

NONNENMACHER. Marisa. Tudo Começou em uma Madrugada. Porto Alegre: Ed. Medianiz, 

2015 

 

NUNCIA. Jaime. ALVES. Nereidy. VARGAS. Giane. FLORESTA AURORA-150 anos de história. 

Porto Alegre: Ed. Libretos, 2022. 

 

Capítulo de livro: 

SCHMIDT, Simone Pereira. Posfácio. In: EVARISTO, Conceição. Becos da memória. 3. ed. 

Rio de Janeiro: Pallas, 2018. 

 

Teses e dissertações: 

ESCOBAR, Giane Vargas. Para encher os olhos: identidades e representações culturais 

das rainhas e princesas do clube Treze de Maio de Santa Maria no jornal A Razão 

(1960-1980). 2017. Tese (Doutorado em Comunicação ) - Centro de Ciências Sociais e 

Humanas, Universidade Federal de Santa Maria, Santa Maria, 2017. 

 

JESUS, Nara Regina Dubois de. Clubes sociais negros em Porto Alegre - RS : a análise do 

processo de recrutamento para a direção das associações Satélite, Prontidão e Floresta 

Aurora, trajetórias e a questão da identidade racial. 2005. Dissertação (Sociologia) - 

Instituto de Filosofia e Ciências Humanas, Universidade Federal do Rio Grande do Sul. Porto 

Alegre, 2005. 

 

MATTOS, Jane Rocha de. Que arraial que nada, aquilo lá é um areal: o Areal da Baronesa: 

imaginário e história (1879-1921). 158 f. Dissertação (Mestrado em História do Brasil) – Programa 

de Pós-graduação em História, Faculdade de Filosofia e Ciências Humanas, Pontifícia Universidade 

Católica do Rio Grande do Sul, Porto Alegre, 2000. 

 



 
PEREIRA, Lúcia Brito. Cultura e afrodescendência: organizações negras e suas estratégias 

educacionais em Porto Alegre (1872-2002).Porto Alegre:PPGH/PUCRS,2007.   

 

Artigo de coletânea 

COLLINS, Patrícia Hill. Aprendendo com a outsider within: a significação sociológica do 

pensamento feminista negro. (1986). Revista Sociedade e Estado, Brasília, v. 31, n. 1, p. 

99- 127, jan./abr. 2016. Tradução de Juliana de Castro Galvão. 

 

CARDOSO, Cláudia Pons. Na própria pele: Os negros no Rio Grande do Sul. Org. 

Antonio Mário Ferreira. Pág. 81 a 90. Porto Alegre: CORAG/Secretaria de Estado da Cultura, 

2000.  
 

DOMINGUES. Petrônio. Clubes Negros no Brasil: puzzle de um campo emergente. –: Revista do 

Mundo do Trabalho. Florianópolis v. 15, p. 1 a 22, 2023.  

 

PEREIRA. Lúcia Brito. E Floresceu a Aurora, in Floresta Aurora - 150 anos de história. P. 30. 

Porto Alegre: Ed. Libretos, 2022.  

 

SMANIOTTO. Elaine. O Protagonismo de Mulheres Negras na Sociedade Recreativa Beneficente 

União Rosariense. Revista História. Rio Grande, v. 12, n. 2, p. 151 a 176, 2021.  

 

Artigo de periódico 

Machado, N. H. N. (1990). A Igreja de N. S. do Rosário dos Pretos. Estudos 

Ibero-Americanos, 16(1, 2), 189–196. https://doi.org/10.15448/1980-864X.1990.1-2.36327 

 

Artigos publicados em websites: 

ARAÚJO, Renato. Sociedade Floresta Aurora muda de endereço. Jornal Correio do Povo. 

Porto Alegre, 11/03/2013. Disponível em 

https://www.correiodopovo.com.br/not%C3%ADcias/geral/sociedade-floresta-aurora-muda-d

e-endere%C3%A7o-1.113244. Acesso em 13/10/2025.  

https://doi.org/10.15448/1980-864X.1990.1-2.36327
https://www.correiodopovo.com.br/not%C3%ADcias/geral/sociedade-floresta-aurora-muda-de-endere%C3%A7o-1.113244
https://www.correiodopovo.com.br/not%C3%ADcias/geral/sociedade-floresta-aurora-muda-de-endere%C3%A7o-1.113244

