
 

A diáspora de Ogùn. 

 

DOI:  https://doi.org/10.5281/zenodo.17794483 

Mirele Vitoria Oliveira Cardoso (Licenciatura em História/UDESC/FAED/AYA)​

Email: mirele.vitoriacardoso@gmail.com 

 
Resumo: O presente trabalho propõe uma breve análise sobre as mudanças cosmológicas e culturais das 
representações do culto à divindade iorubá Ogùn, até sua chegada à Améfrica Ladina, no Brasil, buscando 
entender as dinâmicas históricas do conceito que Lélia Gonzalez cunhou. Refletir as representações do Orixá 
com o conceito de Identidade Rizoma de Edouard Glissant ao pensar as relações entre São Jorge e Ogún. A partir 
das músicas “Ogum” e “De Lá”, de Zeca Pagodinho e Djonga, respectivamente, explora-se a relação entre as 
histórias de Ogùn e o santo guerreiro, destacando a complexidade do processo de diáspora e seus impactos 
culturais e históricos. Examina-se, também, os movimentos diaspóricos resultantes da colonização no sul global, 
evidenciando as violências estruturais, institucionais e culturais geradas pela colonização, bem como as 
continuidades da colonialidade e as estratégias de resistência nas interações culturais ao longo da história. Por 
fim, propõe uma reflexão sobre as transformações culturais da diáspora africana, rompendo com visões 
dicotômicas como opressor e oprimido, pontuando os limites usuais do conceito de sincretismo e tendo Ogùn 
como símbolo de resistência e transformação cultural. 

Palavras-chave:  Ogùn; Diáspora; Améfrica Ladina; Rizoma. 

 

Oração  

A canção transmitida pela voz de Zeca Pagodinho, escrita por Marquinhos P.Q,D1 será 

o início dessa comunicação, sendo também um início de uma jornada. Em uma entrevista para 

o podcast BartePapo em julho deste ano, Marquinhos é convidado para falar um pouco do 

processo que foi ao compor as canções “Eu Prefiro Acreditar”, “Prova de Amor” e “Deixa 

Clarear”, até que o entrevistador Cláudio Giuliasse pergunta: “Qual foi a música mais rápida 

que saiu para você?” Marquinhos sem precisar refletir, disse com rapidez “Ogum!” levando 

apenas 40 minutos para ser criada:  

Eu sincretizado na fé, sou carregado de axé e protegido por um cavaleiro nobre.  

1 “Marquinho PQD – cujo nome artístico aludia ao ofício de paraquedista exercido pelo artista no exército – foi 
parceiro de Arlindo Cruz (1958 – 2025), Jorge Aragão e Sombrinha, entre outros nomes da geração pagodeira 
projetada nos fundos de quintais cariocas ao longo dos anos 1980. Assim como os parceiros mais famosos, o 
sambista teve o nome associado ao bloco Cacique de Ramos, entidade do Carnaval do subúrbio carioca. A 
extensa obra gerou alguns hits nacionais. Com Claudemir, PQD compôs Ogum (2008), um dos últimos grandes 
sucessos de Zeca Pagodinho. O mesmo Zeca batizou o álbum de 1996, Deixa clarear, com o nome de samba da 
parceria de PQD com Arlindo Cruz e Sombrinha.” (FERREIRA, Mauro. Marquinho PQD, bamba do samba que 
foi parceiro de Arlindo Cruz, deixa obra relevante ao morrer no Rio aos 66 anos. G1, Rio de Janeiro, 29 set. 
2025. Disponível em: 
https://g1.globo.com/pop-arte/musica/blog/mauro-ferreira/post/2025/09/29/marquinho-pqd-bamba-do-samba-qu
e-foi-parceiro-de-arlindo-cruz-deixa-obra-relevante-ao-morrer-no-rio-aos-66-anos.ghtml. Acesso em: 30 out. 
2025..  
 

 

https://doi.org/10.5281/zenodo.17794483
mailto:mirele.vitoriacardoso@gmail.com
https://g1.globo.com/tudo-sobre/arlindo-cruz/
https://g1.globo.com/pop-arte/musica/blog/mauro-ferreira/post/2025/09/29/marquinho-pqd-bamba-do-samba-que-foi-parceiro-de-arlindo-cruz-deixa-obra-relevante-ao-morrer-no-rio-aos-66-anos.ghtml
https://g1.globo.com/pop-arte/musica/blog/mauro-ferreira/post/2025/09/29/marquinho-pqd-bamba-do-samba-que-foi-parceiro-de-arlindo-cruz-deixa-obra-relevante-ao-morrer-no-rio-aos-66-anos.ghtml
https://g1.globo.com/pop-arte/musica/blog/mauro-ferreira/post/2025/09/29/marquinho-pqd-bamba-do-samba-que-foi-parceiro-de-arlindo-cruz-deixa-obra-relevante-ao-morrer-no-rio-aos-66-anos.ghtml


 
Sim, vou na igreja festejar meu protetor e agradecer por eu ser mais um vencedor, 
nas lutas, nas batalhas.  

Sim, vou no terreiro bater o meu tambor, bato cabeça e firmo ponto, sim, senhor. Eu 
canto para Ogum.  

[...] (Ogum)  ele nunca balança, ele pega na lança, ele mata o dragão. (Ogum) é 
quem dá confiança para uma criança virar um leão. [...] (Ogum, 2008) 

​  

O objetivo era que a canção falasse de Ogum, mesmo que Zeca já tivesse gravado uma 

canção que menciona ascender velas para São Jorge, então não faria tanto sentido: “Se a gente 

for sincretizar isso aí, São Jorge é Ogum [...]” (PQD, 2025). Sincretizados São Jorge é Ogum, 

no final da composição a representação e manifestação religiosa se dão em espaços diferentes, 

mas cultuam uma mesma divindade, São Jorge é Ogum, mas Ogum não é São Jorge, eles 

coexistem nessa relação. A interlocução entre os compositores e fé resultou em uma das 

canções mais populares entre os devotos, que admira, mas não surpreende a rapidez da sua 

criação, tendo em vista que a canção é uma oração para um divindade que representa abertura 

de caminho para a comunicação.  

De acordo com Luiz Antonio Simas (2019), Ogùb é um dos orixás mais cultuados e 

populares no território brasileiro, em Cuba é cultuado com a mesma intensidade, ambos são 

generais guerreiros, destemidos e vencedores de demandas, bem como imprevisíveis e 

impulsivos com sua sina de se arrepender dos atos mal pensados. Essa é uma forma de 

enxergar um guerreiro humanizado, onde os erros são algo que aproxima o orixá dos seus 

filhos. As interpretações acerca da divindade Ogùn são mal interpretadas deste lado do 

Atlântico, as manifestações incorporadas com o movimento da diáspora não são uma raiz pura 

e fixa, mas com amplas dimensões de uma relação, como uma canção. O conceito de diáspora 

acionado é referente a uma viagem física ou imaginada através dos deslocamentos entre rotas 

e raízes, entrelaçado entre inúmeras experiências que se encontram e relacionam entre 

processos históricos culturais e de identidade (Andrade, 2024). Paul Gilroy (2001) 

compreende pelo viés cultural como uma “contracultura da modernidade” do Atlântico Negro, 

sublinhando a música como veículo-chave para este diálogo dentro e fora do mundo 

afro-atlântico. 

  

Ogùn: criador, mestre e pacificador 



 
Na obra Pedrinhas Miudinhas: ensaios sobre ruas, aldeias e terreiros (2019), Simas 

aciona a sabedoria de Ifá2, com os patakis sobre Ogùn, onde mostram um outro lado do orixá 

no mundo das Áfricas, onde indaga a diferença no contexto brasileiro e Amefricano, com foco 

no Rio de Janeiro. No culto iorubá, Ogùn é um herói civilizador, senhor das tecnologias e 

mestre de outros orixás, como o próprio Oxaguiã, outro orixá guerreiro, arquiteto das 

batalhas, filho de Oxalá, nascido de um caracol. Ogùn simbolizava o senhor das forjas, 

responsável pelo ensinamento aos orixás sobre o dom da criação e das tecnologias necessárias 

para o cultivo da terra. Sendo um dos poucos orixás que anda lado a lado com Exú, seu irmão, 

se tornou general para trazer a paz ao mundo: 

No novo mundo, especialmente no Brasil e em Cuba, a face mais marcante do orixá 
- a do ferreiro, patrono da agricultura, professor do Babá Oxaguiã, inventor do 
arado, desligado de bens materiais, senhor das tecnologias que matara a fome do 
povo e permitiram a recriação dos mundos como arte - praticamente desapareceu. 
(Simas, 2019, p.57) 

Embora haja uma mudança abrupta deste lado do Atlântico, não há uma ruptura entre 

esse Ogùn pacificador, mestre das artes e guerreiro da justiça, parafraseando Glissant, a 

dialética Fora-Dentro, Terra-Mar, aponta como uma potencialização das manifestações do 

Diverso, pensando intrinsecamente as relações históricas que se deram na Améfrica, onde os 

impactos de uma resistência geraram uma “identidaderizoma” (Glissant, 1990). As 

manifestações e identidades incorporadas com as diásporas por aqui não são de uma raiz pura 

e fixa, mas com amplas dimensões geradas a partir de uma relação de trocas. Estabelecendo 

assim uma interdependência e uma simbiose entre identidade, diversidade e alteridade 

(Glissant, 1990), Ogùn atendeu às demandas do trânsito atlântico.  

O rapper Djonga3 expressa na sua canção esse outro lado:  

3 “Nascido na Favela do Índio, em Belo Horizonte, Djonga foi criado nas ruas dos bairros São Lucas e Santa 
Efigênia, na Região Leste da capital mineira. É filho de Ronaldo Marques e Rosângela Pereira Marques. Sua avó 
Maria Eni Viana é tida como uma grande referência em sua vida. Com grande influência da família, Djonga 
tomou gosto por música desde cedo, tendo crescido ouvindo diversos estilos musicais e artistas — de Milton 
Nascimento aos Racionais MCs, de Cartola à Mariah Carey. Com o tempo, foi tomando suas predileções 
musicais — principalmente por funk e rap — e se inspirando na obra de Cazuza, Janis Joplin, Elis Regina, Elza 

2 [...] Temos que dizer que a ESSÊNCIA DE IFÁ provém da ÁFRICA e que o CONTEÚDO, ESTRUTURA e 
DESENVOLVIMENTO DE IFÁ foi alcançado em CUBA. Graças a CUBA essas TRADIÇÕES não foram 
perdidas e esquecidas ao ponto de constituírem hoje em dia, em pleno século XXI, uma religião fortemente 
arraigada em seu seio social e propagada em todo o mundo atual. CUBA integra as expressões de diversas 
manifestações de IFÁ unindo-as, adaptando-as às exigências do mundo em desenvolvimento, sem alterar sua 
liturgia e essência [...]. O culto a Ifá advém da África Ocidental, mais precisamente entre os Iorubás na atual 
Nigéria. (IFÁ NI LORUN. Ogum. Disponível em: https://ifanilorun.com/?page_id=6233. Acesso em: 10 ago. 
2025.) 

https://wikifavelas.com.br/index.php/Racionais_MC%27s
https://wikifavelas.com.br/index.php/Baile_Funk
https://wikifavelas.com.br/index.php/Fogo_nos_racistas_-_a_pedagogia_decolonial_do_rap_(artigo)
https://ifanilorun.com/?page_id=6233


 
Ele me ensinou coisas sobre amor e que na paz só se chega com a guerra  

E que toda a bonança do trono do rei Xangô só vai conhecer que for justo na Terra 
[...]”  

(De lá, 2018) 

Sendo filho de Ogùn, Djonga expressa a sua relação com o Orixá sendo o seu mestre, 

onde a paz é possível depois das batalhas e afirma que aqueles que são justos conhecerão a 

recompensa — um trecho diferente do que Zeca canta, que mostra o lado guerreiro do Orixá 

com um santo guerreiro. Djonga, de alguma forma, estabelece uma análise do Ogùn da 

“multi–relação” da Poética da Relação (Glissant, 1990): “Paisagem, tempo e linguagem 

unem-se, enfim, na afirmação dessa poética da diversidade, poética rizomática que ajuda a 

compreender um mundo em transformação…” (Lima; Glissant, 2016, p.11).​

 ​ Com sua chegada, o orixá ficou conhecido por um mito sempre lembrado por aqueles 

que o cultuam: o massacre da sua cidade natal e o sentimento de arrependimento que o 

derrota, com inúmeras interpretações, sendo uma delas o ato do suicídio. Após massacrar sua 

cidade e seus súditos por um engano, cravou sua espada em um lamento infinito, desistindo 

de viver na terra, essa ação abriu um caminho até Olorum, tornando-se orixá. Uma explicação 

interessante que Simas (2019) observa sobre essa mudança cosmológica do orixá não é algo 

novo: “[...] a agricultura nas Américas estava diretamente ligada aos horrores da escravidão. 

Como querer que um escravo, submetido ao infame cativeiro e aos rigores da lavoura, 

louvasse os instrumentos do cultivo como dádiva?” (Simas, 2019, p.57). Ogùn, em sua 

dialética de fora-dentro, terra-mar (Glissant, 1990), depara-se com o horror da colonização na 

constituição da Améfrica. Por isso, buscou incansavelmente a justiça por meio das 

resistências e rebeliões das populações afro-diaspóricas e originárias. É um general que busca 

a paz em meio à fúria da injustiça ao longo do tempo, cuja ação atravessa o tempo presente. 

 

Améfrica Ladina: Brasil e Cuba e suas encruzilhadas.  

De acordo com a filósofa e historiadora Jaine Oliveira (2023), o conceito de Améfrica, 

criado pela antropóloga e historiadora Lélia Gonzalez não se limita à dimensão geográfica e 

Soares, Jimi Hendrix, MC Smith e, sobretudo, Mano Brown. Cursou História na Universidade Federal de Ouro 
Preto. (disponível: 
https://wikifavelas.com.br/index.php/Djonga_-_Rapper#:~:text=Chegou%20a%20cursar%20hist%C3%B3ria%2
0na,a%20carreira%2C%20abandonando%20a%20faculdade ) 
 

https://wikifavelas.com.br/index.php/Djonga_-_Rapper#:~:text=Chegou%20a%20cursar%20hist%C3%B3ria%20na,a%20carreira%2C%20abandonando%20a%20faculdade
https://wikifavelas.com.br/index.php/Djonga_-_Rapper#:~:text=Chegou%20a%20cursar%20hist%C3%B3ria%20na,a%20carreira%2C%20abandonando%20a%20faculdade


 
espacial, mas se dá principalmente por algo único em nosso continente latino-americano: as 

resistências indígenas e afro-diaspóricas ao longo de um amplo período histórico. Dito isso, as 

especificidades entre o Brasil e o restante da América vão além da escala temporal do tráfico 

atlântico, assim como da quantidade de pessoas submetidas à diáspora nesse contexto. As 

tensões, rebeliões e o dinamismo social e cultural marcam a constituição da Améfrica Ladina.  

Lélia destaca que a América Latina é uma construção colonial e eurocêntrica, que 

historicamente e socialmente estabelece a cultura ibérica como matriz central. Ao cunhar o 

conceito de Améfrica Ladina, ela pressupõe como resposta histórica o movimento das Áfricas 

e suas diásporas em conexão com os povos originários para a construção da região 

(Ballesteros, 2020). Relacionando com Glissant, penso que Améfrica Ladina se dá a partir de 

uma dialética da Relação; a “identidaderizoma” é uma relação múltipla com o Outro, onde 

surgem dinâmicas sociais e religiosas que não são separadas, mas concomitantes:  

O conceito de rizoma mantém, assim, a noção de enraizamento, mas recusa a ideia 
de uma raiz totalitária. O pensamento do rizoma estaria na base daquilo a que chamo 
uma poética da Relação, segunda a qual toda a identidade se prolonga numa relação 
com o Outro.” (Glissant, 2005, p.4) 

Cuba aparece recorrentemente em escritos relacionados ao santo guerreiro e ao orixá 

Ogùn, seja em documentos ou em entrevistas com babalawos e yalorixás. Outro elemento que 

surge é o orixá Exú, irmão de Ogùn, que são frequentemente retratados lado a lado. Em uma 

entrevista para o jornal Extra, em 2009, um integrante do terreiro Ilê Oxóssi Omolu Oxum, 

em Nova Iguaçu, Rio de Janeiro, ressalta as dinâmicas entre Ogùn e Exú no contexto cubano 

e brasileiro:  

Em Cuba, o Exu é chamado de Eleguá, vem de Elegbara, e foi sincretizado com o 
Menino Jesus. Um sincretismo completamente oposto. Tanto que em Cuba muita 
gente é filha de Eleguá, enquanto no Brasil é raro ter filho de Exu. As pessoas 
morrem de medo de Exu. Muita gente que é filha de Ogum, na verdade, é filha de 
Exu. (Monteagudo, 2009, p. s.p.).  

Quando o entrevistado cita Exú como Menino Jesus em Cuba, referencio o Bará 

Agelú, do Batuque4 — uma falange própria do Rio Grande do Sul, construída a partir de uma 

diáspora específica na região. No podcast Benzina, no episódio sobre Exú, na minutagem 

4 “Batuque é uma tradição religiosa de matriz africana típica do estado do Rio Grande do Sul, com grande 
proeminência na Região Metropolitana de Porto Alegre. Nela são cultuados doze Orixás, divindades do panteão 
mítico iorubá. Quando se fala de religiões afro-brasileiras normalmente as modalidades de culto que logo vêm à 
cabeça são o Candomblé e a Umbanda, quase sempre acompanhados de estigmas relacionados a práticas de 
feitiçaria.” (Moraes, 2020, p.13). 



 
0:36, o entrevistado destaca que é raro encontrar filhos de Exú no Brasil; a predominância 

aqui é de filhos de Ogùn. Já em Cuba, a predominância é de filhos de Exú, sendo raro 

encontrar filhos de Ogùn. São dinâmicas que ainda precisam ser mais aprofundadas para 

compreendermos esses padrões, mas é inegável a percepção das diásporas nessas relações 

entre Cuba e Brasil. Destaco que, para além disso, existe a dimensão da resistência histórica 

das populações afro-diaspóricas e periféricas dessas encruzilhadas. 

As encruzilhadas, termo/conceito utilizado a partir de Leda Martins (1997), funcionam 

como um operador para analisar os trânsitos sistêmicos e epistêmicos dentro desses processos 

históricos interculturais, nos quais, além da confrontação, existem também o diálogo e a 

relação, sejam elas geográficas, culturais e identitárias. Exu e Ogùn são duas divindades que 

sem suas encruzilhadas são responsáveis por caminhos, comunicação e a resolução dos 

conflitos. Sendo assim, nos ensinam que o mundo é vivo e construído pela sua coletividade, 

que as diferenças possibilitam enxergar esse mundo de várias formas de ser e estar nele, 

fazendo com que a relação que temos um com os outros nos traga algo em comum, a 

humanidade.  

 

Sincretismo, fronteiras e limites  

​ O sincretismo, para a antropologia brasileira, funcionou como um termo guarda-chuva 

para analisar as dinâmicas sociais e culturais ao longo da história. Leda Martins o utiliza para 

compreender a fusão de registros simbólicos. Para Conevacci (2013), podemos entender o 

termo a partir das relações de poder em seu processo institucional: “[...] acontece porque os 

seres humanos não aceitam automaticamente os elementos novos; eles selecionam, modificam 

e recombinam itens no contexto do contato cultural [...]” (Conevacci, 2013, p. 40). 

Não podemos perder de vista os perigos das expropriações culturais no processo de 

branqueamento das culturas diaspóricas em contextos de colonização. O risco é tornar 

palpáveis os componentes culturais afro-brasileiros e indígenas para a lógica do consumo 

capitalista, o que contribui para a colonialidade do poder (Quijano, 2005). Para Rodney 

(2019), tornar palpáveis as lógicas, sistemas e epistemologias que possuem heranças 

religiosas diaspóricas é uma estratégia do racismo e da branquitude.  

O processo colonial no sul global trouxe consigo um homem 

cis/hetereossexual/branco/patriarcal/cristão/militar/capitalista/europeu, carregado de inúmeras 



 
hierarquisas que coexistem em diferentes espaços e tempo (Grosfoguel, 2008). Essa dialética 

de poder sobre o Outro resulta em tensões, conflitos e reexistências, como observamos 

historicamente. A questão do culto e da religiosidade partia de um ponto chave para os 

invasores europeus: a conquista estaria completa se a catequização fosse feita e a prática 

religiosa fosse a católica/cristã. O que os colonizadores não esperavam era o giro sistêmico e 

epistemológico da diáspora na poética da Relação no horror da colonização. As Áfricas 

propuseram-se a se relacionar com o contexto e o Outro, como uma viagem de redescoberta e 

retorno (Hall, 2003). 

 

Considerações finais 

O conceito de rizoma de Glissant e análise antropológica de Lélia Gonzalez, onde 

surge a Améfrica Ladina, nos permite interpretar o contexto histórico e sua construção a partir 

das inter-relações vindas de fora (Mar) e de dentro (Terra). Dimensiona a pluralidade e a 

diversidade histórica nas relações amefricanas, assim como as dinâmicas e cargas 

epistemológicas das experiências diaspóricas dos corpos não brancos na construção histórica, 

cultural, social e geográfica do Sul-Sul.  As produções musicais, sobretudo, a musicalidade 

negra expressa uma lógica do tempo que ocorre somente com a diáspora. Essa temporalidade 

nos permite uma conexão com lugares, mudanças e dinâmicas dos sujeitos diaspóricos, que, a 

partir do seu lugar no mundo, estabeleceram redes de resistência que atravessam o tempo. 

Ogùn faz parte dessa poética, ao chegar na Améfrica, atendeu as demandas dos seus filhos e 

súditos, sendo transformador, transformou-se para arte da guerra ao enfrentar o inimigo 

colonial, o homem branco europeu.  

Fazer um diálogo com intelectuais de uma episteme Sul-Sul, no sentido espacial e do 

corpo político do conhecimento no giro da História, tensiona uma ruptura dos cânones 

historiográficos euro-branco centrados, partindo dos pressupostos que o cânone é uma 

estrutura colonial/branca do conhecimento. Dito isso, o diálogo com autores amefricanos e 

caribenhos articula a luta de movimentos sociais como princípio de produção de 

conhecimento que geram práticas de reparação histórica.  

Situar Ogùn na historiografia como um operador das rebeliões, lutas e proteção das 

populações periféricas é referenciar uma divindade que esteve e está onipresente na 

constituição da luta dos povos. A primeira fonte que trata essa presença é na guerra do 



 
Paraguai, nos campos de Humaitá, entre 1864-1870. A Umbanda possui um ponto que traz 

referências à influência do orixá nesse território.5 

O que Zeca canta é resultado dessa relação, assim como o que Djonga canta. Ogùn, na 

Bahia e em São Sebastião, em Cuba é São João ou São Pedro, até mesmo São Jorge. No sul 

do Brasil, seu dia é celebrado em 23 de abril, com um missa na igreja de São Jorge6 em Porto 

Alegre. Pais e mães de Santo, padres e babalawos celebram e cultuam o santo e o orixá na sua 

coexistência. 

​ Tramar os movimentos que Ogùn realiza dentro do tempo, na encruzilhada entre 

Améfrica e África, Brasil e Cuba, entre santo e orixá, ajuda-me a localizar o inimigo ao longo 

desse percurso e me ensina a criar e estabelecer conexões — carnais, mentais e espirituais. 

Não é diferente com os estudos históricos, que no final também encontram o inimigo que 

espreita a cada jornada. Meus caminhos estão abertos para essa busca. Tenho dúvidas, 

aspirações, ânsias ao tentar compreender essas dinâmicas de resistências históricas 

afro-latinas e periféricas, para continuar alimentando esperanças de reparações históricas. 

Ogùn é o general da justiça e da reparação contra o horror, sua arte é ser o mestre e o guia dos 

caminhos que Exù abre para nós. 

 

Referências 

BALLESTEROS, Nicole. Lélia Gonzalez: a feminista negra da Améfrica Ladina. Catarinas, 
Florianópolis, 4 ago. 2020. Disponível em: 
https://catarinas.info/lelia-gonzalez-a-feminista-negra-da-amefrica-ladina/. Acesso em: 27 
maio 2025. 

6 G1. Fé e tradição: Porto Alegre celebra São Jorge e Ogum com mais de 20 mil devotos. G1 Rio Grande do Sul, 
Porto Alegre, 27 abr. 2025. Disponível em: Fé e tradição: devoção a São Jorge e Ogum reúne mais de 20 mil 
fiéis em Porto Alegre | Rio Grande do Sul | G1. Acesso em: 10 ago. 2025. 

5 “Beira-Mar auê, Beira-mar​
Beira-Mar auê, Beira-mar 

Ogum já jurou bandeira​
Na porta do Humaitá​
Ogum já venceu demanda​
Vamos todos sarava​
Salve Ogum Beira-Mar"  (FIO DE CANTOS. Ogum e a batalha do Humaitá. Fio de 
Cantos, 09 ago. 2013. Disponível em: 
https://fiodecantos.wordpress.com/2013/08/09/ogum-e-a-batalha-do-humaita/. 
Acesso em: 25 out. 2025). 

https://catarinas.info/lelia-gonzalez-a-feminista-negra-da-amefrica-ladina/
https://catarinas.info/lelia-gonzalez-a-feminista-negra-da-amefrica-ladina/
https://g1.globo.com/rs/rio-grande-do-sul/noticia/2025/04/27/fe-e-tradicao-porto-alegre-celebra-sao-jorge-e-ogum-com-mais-de-20-mil-devotos.ghtml
https://g1.globo.com/rs/rio-grande-do-sul/noticia/2025/04/27/fe-e-tradicao-porto-alegre-celebra-sao-jorge-e-ogum-com-mais-de-20-mil-devotos.ghtml
https://fiodecantos.wordpress.com/2013/08/09/ogum-e-a-batalha-do-humaita/


 
FERREIRA LIMA, Andrei Fernando. O diverso como fundamento da(s) poética(s) de 
Édouard Glissant. Non Plus, São Paulo, n. 9, p. 04-13, dez. 2016. Disponível em: 
https://revistas.usp.br/nonplus/article/view/110004.  Acesso em: 10 ago. 2025. 

GLISSANT, Édouard. Poética da Relação. Tradução de Eduardo Jorge de Oliveira e Marcela 
Vieira. Rio de Janeiro: Bazar do Tempo, 2021. 

GROSFOGUEL, Ramón. Para descolonizar os estudos de economia política e os estudos 
pós-coloniais: Transmodernidade, pensamento de fronteira e colonialidade global. Revista 
Crítica de Ciências Sociais [online], agosto de 2008, colocado online no dia 01 outubro 2012, 
criado a 28 março 2017. Disponível em: https://rccs.revues.org/697. 

HALL, Stuart. Da diáspora: identidades e mediações culturais. Belo Horizonte: UFMG, 
2003. 

MARTINS, Leda Maria. Afrografias da memória: o Reinado do Rosário no Jatobá. 2. ed. 
rev. atual. São Paulo: Perspectiva; Belo Horizonte: Mazza Edições, 2021. 

MORAES, Leo Francisco Siqueira de. “Filho de santo de bombacha, Ogum comendo 
churrasco”: o Batuque de Porto Alegre como patrimônio cultural afro-brasileiro 
(1982-2018). 2020. Trabalho de Conclusão de Curso (Graduação em História) – Universidade 
Federal do Rio Grande do Sul, Instituto de Filosofia e Ciências Humanas, Departamento de 
História, Porto Alegre, 2020. 

NASCIMENTO, W. F. As religiões de matrizes africanas, resistência e contexto escolar: 
entre encruzilhadas. In: Memórias do Baobá II. Fortaleza: Editora UFC, 2017 (adaptado). 

OLIVEIRA, Jaine Aparecida de. A interseccionalidade do feminismo subalterno 
latino-americano: reflexões sobre história global e a amefricanidade. Apresentação oral. In: 
ENCONTRO INTERNACIONAL DE PESQUISA E ENSINO DE HISTÓRIA DAS 
MULHERES E DO GÊNERO, 16., 2023, Florianópolis. Florianópolis: UFSC, 2023. 

_____. A história global e a categoria política cultural de amefricanidade: quando as margens 
são o centro. Apresentação oral. In: SIMPÓSIO DE GEOGRAFIA, 17.; JORNADA DE 
PESQUISAS DA QUESTÃO AGRÁRIA NO PARANÁ, 9.; ENCONTRO DO 
COLETIVO PAULO FREIRE DE FILOSOFIA, EDUCAÇÃO E CULTURA, 1., 2023, 
União da Vitória. “Por um mundo onde caibam muitos mundos”: educação popular, 
corpo-terra-território e(r)-existência. União da Vitória: UNESPAR, 2023. 

QUIJANO, Aníbal. “Colonialidade do poder, eurocetrismo e América Latina”. LANDER, 
Edgardo (org). A colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências sociais. Perspectivas 
latinoamericanas. CLACSO, Buenos Aires, Argentina. 2005. 

SIMAS, Luiz Antonio. Pedrinhas miudinhas: ensaios sobre ruas. Aldeias e terreiros. 2 ed. 
Rio de Janeiro: Mórula, 2019. 

SOUZA, Bruna Andrade Benjamim de. O Deslocamento ao Continente Africano: A 
possibilidade de uma (re)diáspora por meio de novas concepções artísticas de Gilberto Gil, 
Jorge Ben Jor e Emicida.  In: História nas Margens, Revista de História, Universidade 
Federal da Bahia, 2024. 

WILLIAM, Rodney. Apropriação cultural. São Paulo: Pólen, 2019. 

https://revistas.usp.br/nonplus/article/view/110004
https://rccs.revues.org/697

