Hibridismos musicais e antropofagia cultural na formagiio da musica brasileira’

DOI: https://doi.org/10.5281/zenodo.18446432
Stelio Machado Broseghini (Musica/UFES)

Email: steliomb.ufes@gmail.com

Resumo: Este texto tem o objetivo de demonstrar como, historicamente, as raizes da musica brasileira, desde o
periodo colonial, t€ém como base fundante o hibridismo e a antropofagia em sua construgdo. A partir da fusdo das
influéncias musicais dos povos indigenas, concomitante a ressignificacdo e adaptacdo das -culturas
afrodiasporicas e ibéricas, deu-se possibilidade a formagdo de géneros musicais e de identidades culturais novas
e diversas, que representaram ao longo do tempo diferentes facetas da “brasilidade”. Desse modo, as tradigoes e
legados culturais da musica dita “folclorica” e posteriormente “popular” no Brasil, desde a chegada do
colonizador portugués, se deu como formas de resisténcia politica e afirmacao de identidade, ao passo que as
massas populares e estamentos sociais subalternas souberam antropofagicamente ressignificar as influéncias
culturais e artisticas europeias coloniais e, resguardar o tanto quanto puderam, suas raizes indigenas e
afrodiasporicas, fato percebido nos primeiros géneros musicais brasileiros, como o catereté, a modinha e o lundu,
etc. Esses processos de ressignificagdo e transformagdo constante provenientes de hibridismos musicais e
antropofagia cultural, tornaram rica e diversa a cultura musical brasileira, que se preserva, modifica e inova
constantemente, até os dias atuais.

Palavras-chave: Culturas hibridas; Hibridismo musical; Antropofagia cultural; Musica brasileira.

Introducio

Neste trabalho, procuramos demonstrar de forma breve, porém com robustez, como a
musica brasileira ¢ formada historicamente por processos de hibridismos e antropofagia
cultural. Nao ¢ nosso objetivo aqui tracar uma origem exata € monolitica para a musica
brasileira e nem delimitar o que seja e quando surgiu o que se chama de “musica popular” de
forma perene. Mas, baseados em fontes historicas, bibliografia e historiografia sobre o tema,
analisar como ¢ possivel perceber desde o inicio do processo colonial e na formacao do que
viria a ser o Brasil, casos € mais casos genuinos de hibridismo cultural e de antropofagia
cultural, ou seja, de mistura, adaptagdo, ressignificagdo e transformacdo de diferentes
herancas e raizes culturais em nossa musica e cultura que ¢ rica e diversa.

Entendemos assim a cultura enquanto processo em constante transformacao e misturas
(Gruzinski, 2001; Canclini (1990, 2001)) e a identidade, da mesma forma, como algo que nao

seja perene e fixo, mas multifacetada, movel e em constru¢do permanente (Hall, 2006).

! Este artigo, além de resultante da comunicagdo de mesmo nome apresentada em simpdsio temético, € antes de
tudo uma ampliacao da discussdo de um dos topicos do segundo capitulo da pesquisa de mestrado do autor,
intitulada A4 (re)fundagdo da cultura e (re)criagdo de identidades em Chico Science e Nietzsche. A dissertacdo
foi defendida em maio de 2025, feita através do PPGHis - UFES e realizada com apoio da Coordenagao de
Aperfeicoamento de Pessoal de Nivel Superior - Brasil (CAPES) — Cédigo de Financiamento 001. Pretende-se
aqui dar continuidade a discussdo, sendo este texto uma versdo modificada e expandida em relacdo ao tépico
presente na dissertagao.


https://doi.org/10.5281/zenodo.18446432
mailto:steliomb.ufes@gmail.com

REVISTA
NZINGA

Didlogos académicos
& |utas socials
movimentos negros,

periféricos, indigenas
@' e mulheristas

UNILA TO

LACENCRT RS,

Somado a isso, compreendemos que o conceito de antropofagia de Oswald de Andrade
(2017), enquanto uma metafora para a devoracdo e adaptagdo das influéncias culturais
exdgenas para a transformagdo e criagdo do novo, seja traco fundante da cultura brasileira,
assim como defendem Lucia Helena (1983), ao considerar a antropofagia como espécie de
“ethos” de nossa cultura, e Rogério Haesbaert (2012), ao propor a ideia de um hibridismo

antropofagico, para se pensar as culturas na américa latina e no Brasil.

Hibridismo e antropofagia na musica brasileira

A importancia e o lugar privilegiado que a musica possui na historia sociocultural do
Brasil ¢ imensa, como bem aponta Marcos Napolitano sobre a musica popular brasileira como
sendo um “lugar de mediacdes, fusdes, encontros de diversas etnias, classes e regides que
formam o nosso grande mosaico nacional” (Napolitano, 2005, p. 7). Uma das tradi¢cdes mais
robustas da cultura brasileira se d4 no campo da musica urbana e sua constituicao historica;
tradicdo que carrega a memoria e ancestralidade de nosso povo. Ideia fortemente defendida
por Mario de Andrade ao caracterizar a musica popular como sendo a mais forte expressao de
nossa identidade cultural, a nossa principal criagdo enquanto povo brasileiro e principal marca
de nossa brasilidade (Andrade, Mario, 20064, p. 20).

Podemos afirmar que o germe da cultura brasileira nasce do contato cultural entre os
europeus e os povos indigenas do litoral brasileiro, com a colonizagdo portuguesa no comego
do século XVI. Posteriormente soma-se a este caldeirdo cultural a presenga e a influéncia da
cultura negra com a vinda dos povos africanos escravizados. Sendo assim, o hibridismo
cultural ¢ um trago ndo apenas muito presente, mas fundante na cultura musical brasileira, que
desde o inicio foi marcada pelos conflitos, incorporagdes e assimilacdes culturais, atritos e
transformagoes desses diferentes mundos.

De acordo com grande parte dos estudiosos da histéria da musica brasileira, ¢ um
consenso que a partir do aparecimento dos primeiros centros urbanos nas primeiras décadas
do século XVIII, como Rio de Janeiro e Salvador, se estabelece a nossa musica popular.
Porém a sintese de nossa expressao musical, formada pela integracdo e hibridismo das
culturas e musicalidades indigena, portuguesa e negra, se da apenas em fins do século XIX
(Andrade, Mario, 2003, p.176; Caldas, 1985; Mariz, 1977; Napolitano, 2005; Tinhorao, 1991;
Vasconcelos, 1991).



REVISTA
NZINGA

Didlogos académicos
& |utas socials
movimentos negros,

periféricos, indigenas
@' e mulheristas

UNILA TO

LACENCRT RS,

José Ramos Tinhordo em seus escritos sobre a musica brasileira, demonstra uma tese
de que as camadas populares sempre ressignificaram as influéncias internacionais. Podemos
perceber isso ao observar os primeiros géneros musicais brasileiros, como a modinha, o
lundu, o maxixe, o choro e o samba. Tinhordo apresenta essa tese ao tratar dos diferentes
géneros musicais brasileiros ao longo da histéria em Historia social da musica popular
(Tinhorao, 2004) e Musica Popular de indios negros e mesti¢cos (Tinhordo, 1972),
demonstrando a cultura brasileira sobre a perspectiva da criagdo das camadas baixas da
sociedade em um processo de hibridismo cultural que podemos chamar de “antropofagico”,
na medida em que se apropria e ressignificar, a seu modo, diferentes influéncias exdgenas.

Em Pequena historia da musica popular, Tinhordo faz uma diferenciacdo entre a
musica folclérica e a musica popular. Enquanto a musica folclérica ¢ aquela passada de
geragdo em geragdo, de forma oral e por autoria an6nima, a popular ja € aquela feita por
autores conhecidos, e divulgada por meios que extrapolam o oral, como as grafias de
partituras e posteriormente as gravagdes. Por isso a ideia de musica popular se trata de um
processo paralelo e contemporaneo ao surgimento de cidades com “certo grau de
diversificagao social” (Tinhorao, 1991).

Ou seja, a musica popular surge, segundo Tinhordo e outros autores, nas duas
principais cidades coloniais, Salvador e Rio de Janeiro durante o século XVIII (Tinhordo,
1991, p. 7; Mariz, 1977, p.171; Napolitano, 2005, p. 40; Vasconcelos, 1991). Nos primeiros
dois séculos de colonizacdo a musica popular se tornava impossivel no Brasil, justamente
porque ndo existia a nogdo de “povo”. Pelo menos, ndo um “povo brasileiro” que se entendia
enquanto tal. Visdo semelhante ¢ compartilhada também por modernistas como Mario de
Andrade que, em seu Ensaio sobre a musica brasileira atirma que a muasica da monarquia (do
periodo colonial) ndo apresentava uma “fusdo satisfatoria”. Nao éramos ainda “brasileiros”
(Andrade, Mario, 2006a). A ideia de um “povo brasileiro” e uma cultura brasileira hibrida,
formados pelas misturas e herangas ancestrais e culturais indigena (amerindia), africana e
ibérica, também ¢ defendida e trabalhada por autores como Darcy Ribeiro (2022) em O povo
Brasileiro e Fernando de Azevedo (1996) em A4 cultura Brasileira, obras fundamentais em sua
contribuicao para o debate sobre a identidade cultural brasileira.

A partir do entendimento das diferentes matrizes musicais, indigena, negra e

portuguesa/europeia (Tinhordo, 1991, p. 8, Andrade, Mario, 2006, p. 20) tem-se a ideia de que



REVISTA
NZINGA

Didlogos académicos
& |utas socials
movimentos negros,

periféricos, indigenas
@' e mulheristas

UNILA TO

LACENCRT RS,

fosse preciso uma sintese desses grupos étnico-raciais e suas culturas e musicalidades para
criar uma musica popular brasileira. Ou seja, desde sua génese a musica popular e tradicional
do Brasil, em sua diversidade, nasce do processo de hibridismo cultural e, alids, podemos
dizer que, em seu processo de desenvolvimento e transformacgdes a partir das influéncias

estrangeiras, também possuia esse carater antropofagico. Como ressalta Tinhorao:

Para que pudesse surgir um género de musica reconhecivel como brasileira e
popular, seria preciso que a interinfluéncia de tais elementos musicais chegasse ao
ponto de produzir uma resultante, e, principalmente, que se formasse nas cidades um
novo publico com uma expectativa cultural passivel de provocar o aparecimento de
alguém capaz de promover essa sintese (Tinhordo, 1991, p. 8).

Mas o que era feito de musica aqui, nos primeiros trés séculos de colonia?
Primeiramente, ¢ importante recordar de alguns dos primeiros registros historicos sobre
musica feita aqui no territério de Pindorama, ao qual chamamos Brasil. Podemos citar, por
exemplo, Pero Vaz de Caminha, quando da chegada dos portugueses em 1500, e os escritos do
francés Jean de Lery, posteriormente, em meados do século XVI. Caminha relata os
primeiros contatos musicais que os portugueses tiveram com os povos indigenas do Brasil em
sua famosa carta ao rei de Portugal. Em dado momento do documento ele escreve que um dos
portugueses, chamado Diogo Dias, leva um dos gaiteiros da tripulacdo com sua gaita de foles,
para dangar e tocar junto aos indigenas: “(...) e levou consigo um gaiteiro nosso com sua
gaita. E meteu-se com eles a dancgar, tomando-os pelas maos; e eles folgavam e riam, e
andavam com ele muito bem ao som da gaita (Caminha, 1999, p. 46). Em outro trecho,
Caminha comenta sobre o contato dos indigenas com os tambores portugueses: “Neste dia,
enquanto ali andaram, dancaram e bailaram sempre com os nossos, ao som de um tamboril
dos nossos, em maneira que sao muito mais nossos amigos que nods seus” (Caminha, 1999, p.
54).

Os registros mais antigos que possuimos sobre a musica dos povos indigenas
brasieliros, em especial a dos Tupinamba, sdo de jean de Lery, que esteve no Brasil entre 1557
e 1558. Em um trecho que trata sobre ritos cerimoniais, cantos € musica entre os Tupinamba,

Lery escreveu sobre o conhecimento musical e o grau de sofisticagdo da musica indigena:

Essas cerimdnias duraram cerca de duas horas e durante esse tempo os quinhentos
ou seiscentos selvagens ndao cessaram de dancar ¢ cantar de um modo tdo
harmonioso que ninguém diria ndo conhecerem musica (...) ja agora me mantinha
absorto em coro ouvindo os acordes dessa imensa multiddo e sobretudo a cadéncia e



REVISTA
NZINGA

Didlogos académicos
& |utas socials
movimentos negros,

periféricos, indigenas
@' e mulheristas

UNILA TO

LACENCRT RS,

o estribilho repetido a cada copla: He, he ayre, heyra, heyrayre, heyra, heyre, uéh
(Lery, p. 169-170, 1961).

Waldenyr Caldas afirma que os ritmos de maior importancia para a formacdo da
musica brasileira seriam o catereté, o lundu e a habanera (Caldas, 1985, p. 6), também
podemos adicionar nessa conta a modinha. O catereté pode ser entendido como um dos
nossos ritmos primordiais, uma vez que se trata de um tipo de musica e dangas dos povos
indigenas de matriz cultural tupi. Logo com a vinda do europeu e a catequizagdo, o cantochdo
gregoriano interfere no catereté, posteriormente também influenciado pela coreografia e
dangas africanas. (Andrade, Mario, 2003; Caldas, 1985, p. 7). Sobre a formagao da musica
popular, Fernando de Azevedo acrescenta que:

Certamente, enquanto nas capelas e nas igrejas, em que em dias de festa ja se
celebravam missas cantadas, florescia a musica gregoriana ¢ se difundiam entre
indios e africanos os cantos religiosos e os reisados (bailes pastoris, nau catarineta),
formavam-se lentamente, nos engenhos e nas cidades, o canto e a musica populares,
sob a influéncia da musica primitiva das senzalas, das tabas indigenas e das aldeias
reindis. Todos os povos, portugueses e espanhois, amerindios e africanos, que
contribuiram para a nossa formagao, nos trés primeiros séculos, trouxeram, com suas
linguas e culturas, as suas cantigas e¢ suas dangas que se misturaram, compondo-o ¢

enriquecendo-o, no nosso folclore musical quase todo por explorar (Azevedo, 1996,
p. 437).

Alguns estudiosos da histéria da musica brasileira, como Bruno Kiefer (1976 p. 9-11),
afirmam que a influéncia indigena praticamente ndo deixou vestigios em nossa musica. Kiefer
aponta o fato de que a colonizagdo e catequiza¢do dos indigenas teria feito com que a musica
dos povos originarios perdesse sua razdo de ser, devido a se basear em escalas musicais
proprias e também um sistema harmonico diferente do europeu. Com isso, o aprendizado de
instrumentos europeus e a catequizacdo teriam feito com que o som originario da terra de
pindorama se reduzisse apenas aos instrumentos de percussdo que continuaram a ser
utilizados no acompanhamento de algumas dancas nativas que ainda eram permitidas pela
censura e preconceitos dos jesuitas.

Contudo, sabe-se que a influéncia indigena na realidade possuiu e ainda detém forte
papel e poténcia para a constru¢do da identidade cultural e da musica brasileira, diferente do
que afirmou Kiefer quanto a nossa musicalidade nacional. Mario de Andrade em sua Pequena
historia da musica mostra através de um vasto trabalho sobre a musica brasileira — e que, aos
olhos de hoje pode ser visto como uma espécie de precursor do que viria a ser a

etnomusicologia no Brasil — que além dos instrumentos de percussdo, a influéncia indigena



REVISTA
NZINGA

Didlogos académicos
& |utas socials
movimentos negros,

periféricos, indigenas
@' e mulheristas

UNILA TO

LACENCRT RS,

pode ser encontrada em nossa musica em diversos aspectos, como na nasalagao do canto, nos
assuntos das cangdes e na forma: "Certas formas poéticas obrigando o canto a uma
conformacgao especial de fraseado, usadas ainda, principalmente no Nordeste, foram de certo
Influéncia amerindia”. Além disso, os cantos indigenas registrados por Barbosa Rodrigues, no
qual havia um padrao de forma que se caracterizava por um verso seguido por um refrao curto
e fixo, constitui um processo que tem semelhanca e evidente "parentesco", ancestralidade e
Influéncia atualmente na musica popular (Andrade, Mario, 2003, p. 181-182).
A técnica do canto falado, tdo presente na nossa musica popular e evidente no repente
e emboladas de géneros musicais nordestinos, por exemplo, também possui, como ressalta
Mario de Andrade, influencias majoritariamente indigenas:
E também em varias formas do nosso canto popular, até em cantos dangados, é
frequente o movimento oratorio da melodia, libertando-se da quadratura estrofica e
até¢ do compasso, Nos Martelos, nos Cocos, nos Desafios, o ritmo discursivo ¢
empregado. Donde nos veio isso? Do portugués ndo veio. Frequenta a musica

afro-brasileira dos Lundus, porém com raridade. Nos Amerindios é constante
(Andrade, Mario,2003, p.183).

Embora muitos estudos sobre cultura e musica brasileira no inicio do século XX e até
os dias de hoje ndo deem a devida importincia para a influéncia da cultura e tradigdes
indigenas em meio a nosso povo, Mario de Andrade demonstra longamente nos escritos de
Musica de feiticaria no Brasil que, ha uma variedade enorme de elementos amerindios em
meio a “feitigaria nacional”, e nos cantos e musica presentes em religides como candomblé,
no culto da jurema sagrada, no catimb6 e outras; sobretudo no Nordeste e Norte do pais.
Mario de Andrade relata sobre o Candomblé de caboclo da Bahia os versos de um canto a
respeito do culto ao caboclinho que assim diz: “Eu sou caboclinho,/ Eu s6 visto pena,/ Eu s6
vim em terra/ Pra beber jurema” (Andrade, Mario, 2006¢, p. 30). Esse tipo de religiosidade e
cultos demonstra em sua musicalidade e praticas um forte hibridismo cultural e antropofagico,
ao unir as influencias ibéricas, africanas e indigenas para a criagdo de novas manifestacoes e
identidades culturais.

O Hibridismo também pode ser percebido no lundu. Com seus primeiros registros
datados em 1648, o lundu comeca como uma danga trazida de Africa, pela interagdo dos
diferentes povos africanos que aqui estavam, e sofre adaptagdes e mudangas ocasionadas pelo

contato com ritmos indigenas como o catereté ou catira, o toré e o cururu, transformando-se



REVISTA
NZINGA

AN AN A A AR
Didlogos académicos
& |utas socials
movimentos negros,

periféricos, indigenas
@' & mulheristas

UNILA ) Té

LACENCRT RS,

em um ritmo de matriz afro-indigena e em um tipo de cantiga (Caldas, 1985; Tinhorao, 1991;
Vasconcelos, 1991).

Através de um processo sincrético e de assimilacdo o lundu vai das senzalas, dos
terreiros € chega aos palacios, a casa-grande e saldes, se tornando entretenimento da burguesia
e aristocracia. No inicio do século XIX, aproximadamente em 1820, essa danga se transforma
e passa a ser chamada de lundu-cangdo. A “eruditizacdo” do lundu mostra como a aristocracia
exercia uma apropriagdo da cultura do africano e do indigena, cafuzos e mamelucos, ou seja,
dos mesticos e das camadas populares em geral. Processo parecido também ocorreu com as
modinhas que assim como o lundu sé retornam para as camadas populares em fins do XIX e
inicio do século XX.

Em suas viagens pelo Brasil entre os anos de 1817 até 1820, os viajantes europeus
Spix e Martius registram trechos de um lundu, que era cantado em ilhéus na Bahia, no inicio
do século XIX durantes as festas populares de fim de ano, sendo estes os versos: “Entendo
que vossa mercé me entende, /Entendo que vossa mercé me engana;/Entendo que vossa mercé
j& tem/ Outro amor, a quem mais ama” (Spix; Martius, 2017b, p. 272). A respeito da
musicalidade e do carater e do hibridismo cultural do povo no Brasil do século XIX, Spix e
Martius também nos dao pistas que corroboram para essa visao de um hibridismo
antropofagico na cultural brasileira, em trechos como o seguinte:

Por outro lado, ¢ a musica, entre os brasileiros, e, especialmente no Rio, cultivada
com mais gosto, e nela se chegara provavelmente cedo a certa perfei¢ao. O brasileiro
tem, como o portugués, fino talento para modulacdo e progressdo harmonica, e
baseia o canto com o simples acompanhamento do violdo. O violdo, tanto como no
Sul da Europa, ¢ o instrumento favorito; o piano ¢ um dos méveis mais raros e so6 se
encontra nas casas dos abastados. As cangdes populares, cantadas com
acompanhamento do violdo, sdo partes originarias de Portugal, parte inspiradas pela
poesia indigena. Pelo canto e pelo som do instrumento, o brasileiro ¢ facilmente
estimulado a dangar, e exprime a sua jovialidade nas sociedades cultas com

delicadas contradancas; nas classes inferiores, porém, ela se manifesta com gestos e
contor¢des sensuais como as dos negros (Spix; Martius, 2017a, p.61-62).

Também em suas viagens, Spix e Martius tem um interessante relato a nos dizer,
embora repleto de seus preconceitos, sobre a musica feita em Minas Gerais. No territorio em
que hoje se localiza Diamantina, relatam o festival da congada, festividade trazida pelos
negros de Africa ao Brasil, também conhecida como Reinado, na qual se coroam o rei ¢ a

rainha do congo, assim como no dia de reis das festividades europeias. E possivel identificar



REVISTA
NZINGA

Didlogos académicos
& |utas socials
movimentos negros,

periféricos, indigenas
@' e mulheristas

UNILA TO

LACENCRT RS,

ai, mais um caso de energia carnavalesca e poténcia dionisiaca de hibridismo e antropofagia

cultural das diferentes matrizes étnico-raciais brasileiras:
E costume dos negros do Brasil nomear todos os anos um rei e sua corte. Esse rei
ndo tem prestigio algum politico nem civil sobre os seus companheiros de cor; goza
apenas da dignidade futil, tal como o rei da Fava, no dia de Reis, na Europa, razdo
por que o governo luso-brasileiro ndo pde dificuldade alguma a essa formalidade
sem significa¢do. Pela votacao geral, foram nomeados o rei Congo e a rainha Xinga,
(...) Diante deles, estavam colocados, em dupla fila, os musicos da banda, com
sapatos amarelos, ¢ vermelhos, meias pretas e brancas, cal¢as vermelhas ¢ amarelas
com capinhas de seda furadas, e faziam uma algazarra infernal com tambores,

pifaros, pandeiros, chocalhos ¢ com a chorosa marimba (Spix; Martius, 2017b,
p.60-61).

E interessante notar que, no alto de sua suposta superioridade civilizacional e moral,
europeus como Spix e Martius ndo conseguiam perceber a importancia simbdlica que tais
festividades possuiam para o povo. E, mais que isso, ndo foram capazes de compreender essas
manifestagdes culturais como ato politico de resisténcia, na medida em que as camadas
populares e oprimidas afirmavam sua identidade e mantinham vivas sua memoria e
ancestralidade, criando também novas identidades culturais hibridas, ressignificando as
influéncias coloniais e somando a isso os elementos afrodiaspdricos e indigenas.

A modinha, reconhecida por muitos estudiosos como o primeiro género da cangao
popular brasileira, possui registros e citacdes de estrangeiros e literatos portugueses no século
XIX, que escreveram sobre esse novo género musical. Porém, em fins do século XVII ja
havia registros de brancos e mesticos brasileiros que cantavam coplas com caracteristicas
particulares, uma heresia musical que mostrava uma inovagao artistica e uma nova forma.
Dentre as caracteristicas conhecidas da modinha, havia o rompimento com as formas antigas
da can¢do e também com o quadro moral das elites, ou seja, era uma mudanga tanto de
questdo musical quanto poética. Essa “musica lasciva” feita na colonia ia totalmente contra a
censura moralista da metropole, herdeira da inquisi¢do catolica (Tinhordo, 1991). A modinha
por ser feita por mesti¢os, naturalmente se tratava de uma musica com caracteristicas culturais
hibridas e mestigas.

Como a modinha obteve grande reconhecimento em Portugal, muitos compositores
lusitanos fizeram modinhas, mas isso mostra mais uma influéncia do Brasil em Portugal, ou
seja, do popular no “erudito”, do que um indicio de que a modinha viesse da musica chamada

“erudita”. Pelo contrario, ela nasce como produto da coldnia, uma sintese da hibridacao



REVISTA
NZINGA

Didlogos académicos
& |utas socials
movimentos negros,

periféricos, indigenas
@' e mulheristas

UNILA TO

LACENCRT RS,

cultural, vinda ao mundo como género popular, como musica brasileira que, se pensada a
maneira de Oswald de Andrade (1990), sem a intencao de anacronismos, teria se tornado “arte
de exportacao” ou melhor, “musica pau-brasil”. Através do hibridismo aliado a antropofagia
cultural, criou-se algo novo que teve repercussao e influéncia fora do Brasil.

A partir do final do século XVIII at¢ a segunda metade do XIX a modinha vai
ganhando cada vez mais o interesse dos musicos de escola, o que acaba por “eruditizar” o
novo género, que se torna musica de saldo (Napolitano, 2005). Apenas em fins do século
XIX, com as serestas, ¢ que a modinha retorna a tradigdo popular. Ocorre entdo a
“repopularizacdo e renacionalizacdo” da modinha (Tinhorao, 1991, p. 19). Interessante notar
que, ela surge como sintese da cultura mestica brasileira através da hibridagdo, influencia o
cendrio musical de Portugal e retorna ao Brasil com a corte de D. Jodo em 1808, tornada
“peca erudita”. Em seguida, através de uma agdo antropofagica se transforma novamente em
musica brasileira popular, no Rio de Janeiro e na Bahia. Através desses processos
dialético-sincréticos abre-se espaco para o surgimento de outros géneros musicais nacionais
de nossa musica popular, como o famigerado samba no inicio do século XX.

Em meio a esse debate, a antropofagia cultural se apresenta a n6s como uma chave de
interpretagdo da cultura brasileira, e de nossa musica. Concordamos com os escritos de Lucia
Helena, ao falar da ideia oswaldiana de antropofagia como “um dos mais vigorosos eixos de
reflexdo para se pensar a cultura brasileira e sua identidade, ndo mais fixa, nem fisica (...),
nem metafisica” (Helena, 2006, p. 91). No manifesto antropofago, Oswald de Andrade, ao
dizer que “s6 a antropofagia nos une. Socialmente. Economicamente. Filosoficamente”
(Andrade, Oswald, 2017, p. 49) procura uma forma de resolver a questdo da identidade
brasileira. Essa chave de interpretacdo abre espago para se pensar a cultura e a criacdo de
identidades através do hibridismo e da sua ligacdo com a ideia de antropofagia cultural.

Rogério Haesbaert, ao refletir sobre o hibridismo e a antropofagia cultural levanta o
pressuposto de que a modernidade tardia e a globalizagdo ao invés de diluir as identidades,
acabou as fortalecendo e possibilitando que sejam recriadas pela propria mobilidade cultural e
em formas mais hibridas. Ao unir os dois conceitos, o autor diz haver uma forma de
hibridagdao “positiva” o qual ele chama de “Hibridismo antropofagico”; um movimento
assumido de forma consciente por um grupo ou coletividade a seu favor (Haesbaert 2012, p.

29). Ou seja, a antropofagia ¢ um trago positivo de um hibridismo cultural forte e saudavel. A



REVISTA
NZINGA

AN AN A A AR
Didlogos académicos
& |utas socials
movimentos negros,

periféricos, indigenas
@' & mulheristas

UNILA ) Té

LACENCRT RS,

hibridagdo se apresenta como um movimento de inovagao e resisténcia, como ¢ exemplificado
de maneira bastante evidente na ideia de antropofagia de Oswald de Andrade:
Pretendemos, por isso, deter-nos um pouco na interpretagdo daquilo que propomos
denominar de “hibridismo antropofagico”, um hibridismo de contextualizagdo
brasileiro-latino-americana dotado de um sentido claramente positivo e que foi

pautado de forma pioneira na leitura literario- -filoséfica de Oswald de Andrade
(Haesbaert, 2012, p. 32).

Ao propor chamar esse hibridismo brasileiro de um “hibridismo antropofagico”,
Haesbaert se apoia na ideia de Lucia Helena, que admite a antropofagia como “ethos da
cultura brasileira” que se manifesta desde o Brasil colonia até a atualidade (Helena, 1983, p.
91), sendo assim a “face de positividade do hibridismo”, que pode renovar e enriquecer as
culturas e que tem a diversidade como fator fundamental de criagdo e recriagdao constante. O
Autor prossegue o pensamento com “o hibridismo como forga, a antropofagia como arma:
devorar ¢ instigar a re-criagdo constante, o brotar de um pensamento mitico-poético
indomavel pelo utilitarismo e a domesticagdo do pensamento ¢ das identidades
euro-colonizadoras” (Haesbaert, 2012, p. 32-33).

Esse hibridismo antropofagico também pode ser percebido em um importante
documento literario-musical do nosso populério, provavelmente do século XIX, que Mario de
Andrade recolheu em Araraquara e que era atribuido a um palhaco negro, provavelmente se
tratando do famoso palhaco Veludo. O “Romance do Veludo”, se tratava de um texto
tradicional portugués “deformado” com um refrdo afro-brasileiro (Andrade, Mério, 2006b, p.
64). Destacando-se assim, as influencias europeias, africanas e indigenas (Nas palavras de

Miario, presente com o neologismo tupi “Irumoguara’), como podemos perceber:

“O Romance do Veludo é um documento curioso da nossa mixérdia étnica. Quer
como literatura, quer como musica, dangam nele, portugas, africanos, espanhois e ja
brasileiros, se amoldando as circunstancias do Brasil (...) Por mais forte e indigesta
que seja a mistura, os elementos que entram nela afinal sdo todos irumoguaras, e a
droga ¢ bem digerida pelo estdmago brasileiro, acostumado com chinfrins da
pimenta, do tutu, do dende, da caninha, e outros palimpsestos que escondem a
moleza nossa”. (Andrade, Mario, 2006b, p. 67)

Baseado nessa ideia, quanto a questdo musical, pode-se afirmar que, assim como
pontuou Mario de Andrade, “Musica brasileira deve de significar toda musica nacional como
criacdo quer tenha quer ndo tenha caracter étnico” (Andrade, Mario, 2006, p.14) e também

que a nossa reagao ao que ¢ estrangeiro “deve ser feita espertalhonamente pela deformacgao e



REVISTA
NZINGA

AN AN A A AR
Didlogos académicos
& |utas socials
movimentos negros,

periféricos, indigenas
@' & mulheristas

UNILA ' Té

LACENCRT RS,

adaptacao dele. Nao pela repulsa” (Andrade, Mario, 2006, p. 21). O carater antropofagico da
cultura brasileira se d4 — dito de forma nietzschiana — como uma for¢a plastica de adaptagao
e transformacgdo que, faz parte do proprio processo histérico de formagao e aprimoramento da
arte ¢ da musica no Brasil, como cultura que se transforma e cria 0 novo constantemente a
partir das influéncias tanto nacionais e nativas quanto estrangeiras.

Esse carater hibrido-antropofagico da cultura brasileira, deu origem a tantos outros
estilos e géneros musicais, ao longo do tempo até a contemporaneidade, como o samba e o
chorinho, a musica sertaneja e caipira, € movimentos culturais como o tropicalismo nos anos
1960 e o Manguebeat nos anos 1990. De tal modo, ¢ importante, ao pensarmos sobre a
formag¢do da musica brasileira, refletir sobre este carater antropofigico e de hibridismo
cultural. Foi proposto aqui, demonstrar de forma breve através de alguns exemplos, fontes
histdricas e bibliografia sobre o tema, como durante o processo historico que se estende desde
o periodo colonial aos dias atuais, a nossa musica nacional esteve e ainda estd em
transformagdo, devido a essa riqueza e diversidade cultural, capaz de assimilar e se adaptar a

diferentes influencias e culturas, levando a criacao do novo.

Consideracoes finais

Nesse artigo, buscou-se demonstrar que a formac¢ao da musica brasileira se deu por um
longo processo de hibridagdes culturais e antropofagia cultural, na medida em que as camadas
populares sempre souberam adaptar e ressignificar as influéncias culturais exoégenas, de forma
a preservar e afirmar parte de suas culturas e memoria ancestral, e também de criar novas
identidades culturais e novos géneros e estilos musicais ao longo do tempo. A matriz triplice
fundante de nossa musica e cultura, de carater indigena, afrodiasporicas e ibérica, tem como
ethos formador uma espécie de hibridismo antropofagico que possibilitou ao longo da historia
e dos séculos de colonizacao, a inveng¢ao de diversas facetas da brasilidade, desde o catereté, o
lundu e as modinhas até o samba, o maxixe, o choro e, posteriormente diversos movimentos
culturais de teor antropofagico, como o tropicalismo e o Manguebeat. Dessa forma, nossa

cultura musical permanece pujante, viva e em constante transformacao.

Referéncias



REVISTA
NZINGA

Didlogos académicos
& |utas socials
movimentos negros,

periféricos, indigenas
@ e mulheristas

UNILA TO

LACENCRT RS,

ANDRADE, Mario de. Ensaio sobre a musica brasileira. 4* ed. Belo Horizonte: Editora
Itatiaia, 2006a.

. Musica, doce musica. 3* ed. Belo Horizonte: Editora Itatiaia, 2006b.
. Musica de feiticaria no Brasil. 2 ed. Belo Horizonte: Editora Itatiaia, 2006c.
. Pequena historia da musica. 10? ed. 4° ed. Belo Horizonte: Editora Itatiaia, 2003.

ANDRADE, Oswald de. Manifesto Antropofago. In: Manifesto antropéfago e outros
textos. Org e Coord. Jorge SCHWARTZ; Genese ANDRADE. Sao Paulo: Penguin Classics e
Companbhia das letras, 2017, p. 43-60.

. Manifesto da Poesia Pau-Brasil. In: A Utopia Antropofagica. Sao Paulo: Globo,
1990, p. 41-45.

AZEVEDO, Fernando de. A cultura Brasileira. 6* ed. Rio de janeiro: Editora UFRIJ;
Brasilia: Editora UnB, 1996.

CALDAS, Waldenyr. Iniciacio 2 musica popular brasileira. Sdo Paulo: Atica, 1985.

CAMINHA, Pero Vaz de. Carta de Pero Vaz de Caminha. In: Os trés unicos testemunhos do
descobrimento do Brasil. Org: Paulo Roberto Pereira. Rio de Janeiro: Lacerda Ed., 1999.
p.31-59.

CANCLINI, Néstor Garcia. Culturas Hibridas: estrategias para entrar y salir de la
modernidad. Mexico, Grijalbo, 1990.

. Culturas Hibridas: estrategias para entrar y salir de la modernidad. 1* ed., Buenos
aires: Paidos, 2001.

GRUZINSKI, Serje. O pensamento mestico. Sao Paulo: Companhia das Letras, 2001.

HAESBAERT, Rogério. Hibridismo cultural, “antropofagia” identitaria e transterritorialidade.
In: Francine Barthe-Deloizy; Angelo Serpa, (org). Visdes do Brasil: estudos culturais em
Geografia. Salvador: EDUFBA, 2012, p. 27-46.

HALL, Stuart. A identidade cultural na pdés-modernidade. 11* ed. Rio de Janeiro:DP&A,
2006.

HELENA, Lucia. Uma literatura antropofagica. 2% ed. Fortaleza: Edi¢des UFC, 1983.

KIEFER, Bruno. Histéria da musica brasileira: dos primérdios ao inicio do século XX.
Porto Alegre: Movimento, 1976.

LERY, Jean de. Viagem a terra do Brasil. Trad. Sérgio Millet. Rio de Janeiro: Biblioteca do
exército.1961.

MARIZ, Vasco. A cancao brasileira: erudita, folclérica, popular. 3* ed. Rio de Janeiro:
Civilizacao Brasileira, 1977.

NAPOLITANO, Marcos. Historia & Musica: historia cultural da musica popular. 3* ed., Belo
Horizonte: Auténtica, 2005.

RIBEIRO, Darcy. O povo brasileiro. 4* ed. Sao Paulo: Global, 2022.



REVISTA
NZINGA

UNILA

Didlogos académicos
& |utas socials
movimentos negros,
periféricos, indigenas
e mulheristas

SPIX, Johan Baptist Von. Viagem pelo Brasil (1817-1820). Spix e Martius. trad. Lucia
Furquim Lahmeyer. Brasilia : Senado Federal, Conselho Editorial, 2017.

TINHORAO José Ramos. Histéria social da misica popular Brasileira. 2 ed., Sio Paulo:
Ed. 34, 2010.

. Musica Popular de indios negros e mesticos. Petropolis: Vozes, 1972.

. Pequena Histéria da Musica popular: da modinha a lambada. 6* ed. Rev. e Aum.
Sao Paulo: Art. Ed. 1991.

VASCONCELOS, Ary. Raizes da misica popular brasileira. Rio de janeiro: Rio Fundo,
1991.




