
 

Território negro feminino: protagonismo em Santo André . 1

 

DOI: https://doi.org/10.5281/zenodo.17948491 

Luana Maria de Lima Oliveira (Programa de Economia Política Mundial/UFABC)  

Email: oliveira.luana@ufabc.edu.br 

 

Resumo: A singular condição de opressão enfrentada pelas mulheres negras, resultante da interseção entre 
discriminações de raça, gênero, classe e sexualidade, motivou a criação de espaços de fortalecimento, no qual 
pudessem ser discutidas questões inerentes a essas mulheres, que foram e permanecem, muitas vezes, 
invisibilizadas historicamente em espaços políticos. Assim, esta pesquisa tem como objetivo discutir os 
pressupostos da cooperação social do “Coletivo Negra Sim – Movimento de Mulheres Negras de Santo André”, 
considerando o enfrentamento ao racismo e à desigualdade de gênero, bem como a sua organização política e sua 
influência como espaço de fortalecimento coletivo. O Coletivo tem atuado colaborativamente desde os anos 
1990, estabelecendo parcerias com outras instituições do município e integrando importantes órgãos, como o 
COMUN (Coordenação Municipal de Entidades Negras), o CONEN (Coordenação Nacional de Entidades 
Negras) e o Fórum Estadual das Mulheres Negras. Com base em entrevistas semiestruturadas ocorridas entre 
2021 e 2024, análise documental e da obra "Mulheres Negras Sim" (2022), discutem-se as formas de 
organização interna, a atuação pública e os desafios enfrentados pelo Coletivo. O artigo propõe que a experiência 
do Negra Sim exemplifica como os movimentos sociais negros femininos contemporâneos são sustentados por 
laços afetivos, produzem memórias dissidentes e constroem práticas de resistência.  
Palavras-chave: fortalecimento coletivo; resistência; movimento de mulheres negras; feminismo negro; 
interseccionalidade.  
 

Introdução  

Ao longo das últimas décadas, movimentos de mulheres negras têm ampliado sua 

presença nos espaços públicos, produzindo não apenas incidência política, mas também 

saberes, memórias e formas de organização coletiva ancoradas em experiências situadas de 

resistência. Neste artigo, propomos discutir a atuação do Coletivo Negra Sim de Santo André 

(SP), como exemplo dessa articulação entre identidade e política. Fundado em 1995 por 

mulheres negras que identificaram a necessidade de um espaço próprio para pensar e viver a 

luta antirracista e feminista, o Negra Sim se consolidou como um polo de referência política, 

cultural e comunitária. A partir de uma aproximação etnográfica com base em entrevistas, 

análise de documentos e observação de atividades, este texto busca compreender como esse 

Coletivo mobiliza afetos, redes e memórias como ferramentas de resistência.  

Como escolha metodológica, o artigo baseia-se em quatro entrevistas semiestruturadas 

realizadas com integrantes do Negra Sim entre 2021 e 2024, incluindo tanto mulheres 

1 Artigo extraído da dissertação de mestrado defendida no Programa de Pós-Graduação em Economia Política 
Mundial da Universidade Federal do ABC, em 3 de dezembro de 2024, sob orientação da professora Dra. 
Regimeire Oliveira Maciel. A pesquisa contou com o apoio da Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de 
Nível Superior (CAPES) – Brasil. 
 

 

https://doi.org/10.5281/zenodo.17948491
mailto:oliveira.luana@ufabc.edu.br


 

fundadoras quanto integrantes mais recentes. A seleção dessas interlocutoras foi 

fundamentada em sua representatividade no Coletivo e na diversidade de percursos que 

compõem suas histórias — variando em idade, tempo de atuação e tipos de engajamento. 

Embora a disponibilidade tenha influenciado a composição final, buscou-se garantir uma  

amostra suficientemente variada para oferecer um olhar abrangente sobre a trajetória e as 

transformações do Coletivo:  

● Sônia Maria de Souza Raimundo (1953–2025) , também conhecida como Makota 2

Sessileowa (72 anos), foi uma das fundadoras do Coletivo Negra Sim e uma liderança 

importante dentro do movimento negro, com uma trajetória de militância política e social que 

se estendeu por mais de duas décadas. Sônia foi assessora parlamentar e se reconhecia como 

Makota Sessileowa, uma liderança religiosa de matriz africana, o que a conecta 

profundamente com a resistência cultural e política dos povos negros e das mulheres.  

● Rosana Aparecida da Silva (59 anos), também cofundadora do Coletivo, iniciou sua 

militância no movimento negro em 1992, quando participou de uma atividade do 8 de março 

em Santo André, voltada para discutir questões de gênero e raça. Esse evento foi o marco 

inicial de um processo formativo que culminou na criação do Coletivo Negra Sim, do qual 

Rosana se tornou uma das principais líderes. Ao longo de sua trajetória, Rosana se destacou 

pela sua atuação em atividades comunitárias e educacionais, além de sua contribuição na 

articulação de políticas públicas voltadas para as mulheres negras.  

● Sandra Regina da Silva Cassimiro (58 anos), por sua vez, participou do Coletivo Negra 

Sim de maneira pontual ao longo dos anos, mas foi durante a pandemia, após sua 

aposentadoria como professora, que seu envolvimento se intensificou e agora ocupa o cargo 

de tesoureira. A pandemia, que impôs um distanciamento social significativo, também 

resultou em um fortalecimento da solidariedade entre as mulheres do Coletivo, 

proporcionando a Sandra a oportunidade de se envolver de forma mais intensa nas ações do 

grupo. Sua formação como educadora contribuiu para sua participação nas atividades de 

conscientização e formação política, além de sua atuação no fortalecimento da identidade e da 

missão do Coletivo.  

2 In memoriam: este artigo presta homenagem à memória de Makota Sessileowa, cuja contribuição permanece 
viva na luta por justiça e igualdade. 



 

● Rosi Silva (35 anos), a mais recente integrante do grupo, se uniu ao Coletivo durante a 

pandemia, atuando como educadora de crianças e como apoio na distribuição de alimentos 

pelo programa Mesa Brasil promovido pelo Sesc Santo André no período da pandemia de 

COVID-19. Embora sua participação tenha se iniciado de forma mais pontual, ela se destacou 

pela importância de suas ações em um momento crítico, quando a crise sanitária impôs sérios 

desafios às comunidades periféricas. Rosi trouxe para o Coletivo sua experiência na área 

educacional e na implementação de ações emergenciais de suporte às famílias em situação de 

vulnerabilidade, contribuindo diretamente para as atividades de apoio social do grupo.  

Utilizou-se também a obra "Mulheres Negras Sim" (2022), que reúne relatos 

autobiográficos das participantes, como fonte de memória e narrativa coletiva. As citações 

desta publicação serão identificadas como “Cassimiro, 2022” ao longo do texto e as 

entrevistas semiestruturadas com integrantes do Coletivo como “Entrevista com [nome da 

entrevistada]”.  

A metodologia adotada combina análise qualitativa das entrevistas, leitura crítica de 

fontes narrativas produzidas pelo próprio Coletivo e interpretação contextual dessas 

experiências à luz dos debates sobre antirracismo, feminismo negro e organização política de 

mulheres negras.  

Desse modo, compreender o Negra Sim é compreender uma parte fundamental da luta 

das mulheres negras no Brasil, especialmente a partir de suas atuações coletivas. Por meio 

desta escrita, buscamos construir um espaço que conecte ancestralidade, memória e, 

sobretudo, o que impulsiona mulheres negras em uma sociedade marcada pelo racismo e pelo 

patriarcado.  

 

Santo André, como campo fértil de constituição de um movimento de mulheres negras  

A data oficial da fundação da cidade de Santo André é de 1860, a partir de um núcleo 

de povoados que se formou ao redor da construção da Estrada de Ferro São Paulo Railway e, 

em 1938, obteve a política como município (Fabian; Santos; Lima, 2006).  

Até 1945, a região do Grande ABC Paulista era vista como uma única unidade 

administrativa, funcionando como um subúrbio industrial de São Paulo. Desde 1930, 



 

tornou-se o quarto maior centro industrial do Brasil. No início do século XX, diversas fábricas 

de setores variados, principalmente têxteis e automobilísticos, se instalaram na área e a partir 

dos anos 1950, com o crescimento econômico do país, a região se destacou como um 

importante polo gerador de empregos.  

O governo de Juscelino Kubitschek, que começou em janeiro de 1956, focou no 

crescimento econômico do Brasil por meio do Programa de Metas, que incluía os setores de 

energia, transporte, alimentação, indústria de base e educação. A indústria automobilística foi 

especialmente beneficiada, com um aumento significativo na produção nacional, embora 

controlada por capitais estrangeiros. A política desenvolvimentista de Kubitschek resultou em 

um crescimento econômico médio de 8,1% ao ano.  

A migração de negros e negras para Santo André foi um acontecimento significativo 

desde o início do século XX. Essas pessoas se dirigiram ao estado de São Paulo ou à região 

metropolitana da capital, saindo de áreas rurais para as cidades. Entre as décadas de 1940 e 

1950, muitas famílias negras migraram para Santo André em busca de novas oportunidades de 

trabalho, incluindo posições como operários nas estradas de ferro, trabalhadores por 

empreitada, funcionários da prefeitura, trabalhadoras domésticas, operárias em olarias, 

enfermeiras, costureiras e tecelãs (Fabian; Santos; Lima, 2006).  

Desde os anos 1980, a cidade de Santo André tem passado por um processo de 

transformação em sua estrutura produtiva e na geração de empregos, mudando seu perfil de 

uma cidade industrial para uma prestadora de serviços (Souza, 2008). Muitas indústrias 

demitiram um grande número de trabalhadores e transferiram setores de sua produção para 

outras localidades, resultando em uma maior pauperização dos segmentos social e 

economicamente vulneráveis.  

Quanto às mulheres negras, elas foram historicamente relegadas a trabalhos em setores 

de menor prestígio social, como a agricultura, o operariado na indústria do tabaco e o trabalho 

doméstico. Este último, embora oferecesse uma remuneração relativamente melhor, ainda 

evocava formas de violência e controle que remetiam ao período escravocrata (Santos; 

Oliveira, 2018). Nesse cenário, o Coletivo Negra Sim emergiu como uma resposta às lacunas 

e exclusões vividas por essas mulheres no contexto de Santo André e da região do Grande 



 

ABC. Desde 1995, essa organização tem sido um espaço de resistência e aquilombamento, 

sendo a única voltada especificamente para mulheres negras na região. 

O relato de Rosana da Silva, uma das fundadoras, reforça a importância desse 

processo. Ela explica que o grupo começou a se reunir no início dos anos 1990, estudando e 

buscando embasamento teórico para discutir o racismo e suas consequências:  

 

Nós, Negra Sim, somos um grupo de mulheres negras que, no início dos anos 1990, 
começou a se reunir, estudar e buscar embasamento teórico para discutir o racismo. 
Desde então, num processo de amadurecimento, veio surgindo o entendimento de 
que a base da família e a estrutura do movimento negro são as mulheres negras. Se 
as mulheres negras não estão bem, nada à sua volta flui, nada se movimenta 
(Cassimiro, 2022, p. 26). 

 

Rosana também ressalta o impacto transformador da entidade sobre as mulheres que 

passaram pelo grupo:  

 

Convidamos mais mulheres para contribuir com o processo. Passaram várias 
mulheres pela entidade, em formação. Umas permanecem até hoje, outras com 
passagens mais breves ou longas, saíram. Porém, todas ficaram felizes e mudaram 
sua forma de pensar e militar nesse mundo racista e sexista (Cassimiro, 2022, p. 52). 

 

Após a abolição formal da escravatura em 1888, as mulheres negras ingressaram no 

mercado informal de trabalho, no setor de serviços domésticos, como lavadeiras, cozinheiras, 

passadeiras, e dessa forma garantiram o sustento das famílias negras. Para compreender o 

papel historicamente atribuído às mulheres negras, é essencial reconhecer as raízes coloniais 

que perpetuaram a exclusão e a desigualdade. Após o fim da escravidão, a ausência de 

políticas específicas e de oportunidades as empurrou para fora das senzalas e as confinou 

majoritariamente ao trabalho doméstico.  

Nesse contexto de marginalização, o Coletivo Negra Sim surge como uma importante 

iniciativa política, iniciando sua atuação com uma pesquisa qualitativa em 1996, focada nas 

vivências de mulheres negras da periferia de Santo André. Como destacado por Sandra 

Cassimiro e Rosana da Silva, essa investigação revelou a profundidade das questões 

enfrentadas por essas mulheres e as motivações iniciais do Negra Sim na cidade de Santo 

André: 



 

  

Entrevista com Sandra Cassimiro: Elas formaram o grupo e começaram a fazer 
um mapeamento no Jardim Irene. A gente viu que as áreas com mais pessoas negras 
estavam mais longe do centro, e Santo André não é diferente. A população negra tá 
mais concentrada na Grande Vila Luzita e João Ramalho. A primeira coisa que 
fizeram foi ver quantas mulheres negras tinha e começar a fazer reuniões com elas. 
A ideia era pedir creches, porque pra mulher na periferia que precisa trabalhar, é 
crucial saber onde deixar o filho, né? E também tinham questões de transporte e 
outras coisas. Então foram atrás de políticas públicas, tipo postos de saúde. A gente 
sabe que, geralmente, tem esses lugares, mas não dá conta de atender todo mundo. A 
mulher não consegue fazer o acompanhamento de saúde como devia, então elas 
entraram no Conselho da Saúde pra lutar por melhorias.  
 
Entrevista com Rosana da Silva: As nossas principais demandas foi primeiro 
entender como é que a gente poderia contribuir com a questão do combate ao 
racismo, entender como é que era essa questão das discutir políticas que que que 
tratassem da questão racial. E a gente começou a discutir, começou a entender que a 
gente, que o governo, os municípios tinham que ter, discutir saúde da população 
negra, discutir a juventude negra, discutir a questão da história da África. Então a 
negra assim começou, como tinha muitas professoras também e é mulher, 
empreendedoras, mulheres empresárias, da costura, do cabelo, da reforma de roupa. 
A gente começou também a entender como é que essas mulheres poderiam estar 
inseridas no mercado, fazer seu trabalho e também não perder de. De não perder a 
essência da questão racial. Então, negra assim começa com esse empoderamento das 
mulheres. 

 

No primeiro depoimento, Sandra Cassimiro reflete sobre a educação infantil em Santo 

André, destacando como as demandas das mulheres negras muitas vezes estavam ligadas à 

questões práticas do cotidiano, como a necessidade de creches para os filhos de mães 

trabalhadoras.  

Na década de 1960, era comum que mulheres negras trabalhassem como cozinheiras 

em lares de famílias de classe média e alta na região metropolitana de São Paulo, uma vez que 

as funções de trabalhadora doméstica, embora demandassem habilidades práticas, geralmente 

não exigiam qualificação técnica ou escolar (Lemos; Perazzo; Oliveira, 2021). E esse início 

da inserção das mulheres negras no mercado de trabalho na região do Grande ABC Paulista 

ocorreu, em grande parte, em empregos que não exigiam qualificação. Conforme os relatos 

mencionados, algumas mulheres do Coletivo trabalharam como trabalhadoras domésticas ou 

costureiras. Sonia Raimundo, por exemplo, relembra sua trajetória profissional:  

 

Sonia Raimundo: O bairro do Bom Retiro tinha muitas vagas de trabalho como 
auxiliar de costureira (...) meu primeiro emprego oficial com a carteira assinada. (...) 
Não demorou muito para eu entender que a carteira assinada não era a solução para a 



 

vida. Guardei essa descoberta. Depois de um tempo trabalhei como costureira 
autônoma igual meu pai trabalhava de pedreiro. (Cassimiro, 2022, p. 95). 

 

Ana Maria Boa Ventura e Maria do Carmo Inácio, em contraste com trajetórias de 

trabalho informal, alcançaram estabilidade no serviço público de Santo André, principalmente 

na área da educação, superando desafios e conquistando marcos importantes em suas 

carreiras. A seguir, seus relatos mostram como essas mulheres venceram adversidades e 

consolidaram suas contribuições ao desenvolvimento educacional e social da região: 

 

Ana Maria: Nasci em Santo André na década de 60. Iniciei na rede estadual de 
ensino em 1992, como professora de História do Ensino Fundamental, anos finais, 
atualmente sou Supervisora de Ensino na rede Estadual de Ensino do Estado de São 
Paulo. Construí a minha carreira sendo Professora na rede pública estadual e 
municipal de São Paulo em Salas de Aulas do Ensino Fundamental e Médio. Depois 
fui Professor Coordenadora e cheguei no cargo Titular de Supervisora de Ensino. Eu 
acredito que estamos nesse mundo para crescer e que ninguém pode determinar o 
que vamos ser. Que somos aquilo que conseguimos enxergar que queremos ser. 
Cheguei à Supervisão de Ensino da maior rede de Ensino da América latina. E 
acredito que ainda há tempo para chegar mais longe na educação desse país. Sei que 
ainda tenho muito a contribuir na educação da minha cidade, do meu estado e do 
meu país. Nunca deixei de lecionar na educação básica. Sou professora na rede 
municipal da cidade de São Paulo, desde 1997 (Cassimiro, 2022, p. 89). 
 
Maria do Carmo: Criada numa família de 5 irmãos e com muitas dificuldades 
financeiras, acreditei desde pequena que seria uma mulher vencedora e alcançaria os 
meus objetivos. Naquela época não sabia ainda bem o que queria, mas já sabia o que 
não queria. Almejava uma vida diferente para mim, observava as mães das minhas 
amigas, e quando ia nas casas das minhas amigas, procurava fazer amizades com as 
mães delas, para aprender como ter atitudes de grandes pessoas. E desejava levar 
uma vida igual a das minhas amigas e sempre acreditei que eu um dia seria uma 
grande mulher, porque acreditava que eu poderia ser quem eu quisesse ser. Por volta 
dos 20 anos, me concursei como funcionária pública na Educação. Foi uma das 
maiores conquistas da minha vida, apenas 7 vagas e eu passei em 4º lugar, 
conquistando uma vaga concorrida por muitos. Foi em agosto de 1992 (Cassimiro, 
2022, p. 69). 

 

A educação desempenhou um papel fundamental nas escolhas e possibilidades 

profissionais das mulheres negras do grupo Negra Sim em Santo André, inclusive permitindo 

que ocupassem posições como professoras. Para essas mulheres, o acesso à educação 

significou enfrentar preconceitos e barreiras culturais que perpetuavam a ideia de que o 

espaço doméstico era o lugar "natural" para elas (Moraes, 2003). Enquanto o ambiente 

doméstico era visto como o destino esperado para mulheres brancas de classes sociais mais 



 

altas, para as mulheres negras, o trabalho sempre foi uma necessidade para garantir a própria 

subsistência e a de suas famílias, seja na agricultura, no serviço doméstico, em funções de 

cuidado ou como operárias.  

A seguir, apresentamos um depoimento que exemplifica como a educação não só abre 

portas, mas também fortalece a identidade e o potencial das mulheres negras.  

 

Pepê Silva: Eu nasci em São Luís, menina Ludovicense, sempre muito curiosa, 
estudiosa, estudante de escola pública a educação básica toda. Logo no ensino médio 
fiz a escolha de estudar numa escola de ensino técnico, optei pelo magistério, onde 
habilitava as(os) estudantes para serem professoras(es) do ensino primário (hoje 
chamamos de anos iniciais do ensino fundamental). Essa escolha me confirmava o 
desejo de ser uma educadora, era meu sonho fazer pedagogia. Quando entrei na 
Pedagogia, já morando aqui em São Paulo, era como se eu tivesse realizado todos os 
meus sonhos, a felicidade não cabia em mim. Foram muitos desafios. Em paralelo a 
isso eu fui me alimentando de saberes e me embebecendo da cultura e sobre a 
importância da população negra para o Brasil e para o mundo (Cassimiro, 2022, p. 
60). 

 

Um exemplo das iniciativas do Negra Sim em Santo André é o trabalho que o Coletivo 

realiza com o “Projeto Estudando para Transformar”, que incentiva meninas negras a 

buscarem a escolarização e explorarem seu potencial educacional. Esse projeto reflete o 

compromisso com a transformação social e a valorização da educação, como descrito abaixo 

por Rosi Silva, que compartilha o impacto dessa atuação no apoio ao crescimento educacional 

e pessoal dessas jovens. Durante a pandemia, o Coletivo intensificou ações voltadas para a 

educação, destacando a importância desse apoio para o fortalecimento do Coletivo, conforme 

explicitado em seu estatuto social, que ressalta o compromisso de “desenvolver e incentivar 

programas e projetos nas áreas de geração de trabalho e renda, lazer, arte, saúde, educação, 

cultura e outras, visando o desenvolvimento das potencialidades individuais e coletivas da 

população negra”:  

 

Entrevista com Rosi Silva: A mulher negra tem que estar onde ela quiser, né? 
Então, a gente precisa investir muito, muito mesmo em educação. As meninas ficam 
realizadas pela oportunidade que tiveram. Quando fizemos o resgate das meninas 
pretas e pardas, elas estavam meio receosas, tipo, "Como assim? Vou estudar de 
graça e ainda vou ter ajuda pra estudar e tal? E vou ter mentores me 
acompanhando?" Mas elas precisam mudar essa visão, né? Não é pra mulher negra 
só ficar na cozinha, fazendo comida, trabalhando na casa dos outros. Não é assim 
que tem que ser. A gente precisa crescer e a ideia é que uma puxa a outra. Então, 
com o tempo que elas estão com a gente, a gente tenta entrar bem na vida delas, 



 

inclusive na vida pessoal. Cada uma tem uma história complicada, mas a gente vai 
entendendo e ajeitando as coisas a cada encontro. Elas passaram por uma fase de 
introspecção e fizeram um acompanhamento individual. Foi bem interessante, elas 
gostaram muito da troca, especialmente no planejamento profissional. Muitas não 
sabiam como seria a vida delas antes do programa, e muitas não confiavam em si 
mesmas, não confiavam na própria capacidade. A gente pede pra elas mandarem o 
boleto mensal pra gente fazer o pagamento e prestar contas. O dinheiro é dividido, e 
elas também precisam mandar o boletim. Dá pra ver a satisfação delas quando tiram 
uma nota alta, tipo "Olha, tirei nove!" E a gente vai comentando, tipo "Poxa, deu 
uma caída aqui, mas olha como você tá agora." É bem bacana. 

 

Assim, é importante notar que a educação é um ponto central na atuação do Negra 

Sim, além de ser um motivador para suas integrantes:  

 

Entrevista com Sonia Raimundo: Hoje, se eu te falo que minha filha é doutora em 
educação, é por causa da Negra Sim, que me fez olhar pro individual e depois pro 
coletivo. Vai lá, Soninha! (...) A educação é um instrumento muito importante e 
valioso, especialmente pra gente, né? O negro faz parte disso e é valorizado por isso. 
A questão é que, se a gente for ver, o negro começou a estudar mais tarde do que a 
população não negra, que já estava com vários passos à frente. Então, a população 
negra ainda tá correndo atrás desse atraso. E o estado não oferece uma educação 
perfeita ou com boas condições. Mas, mesmo assim, a gente tem a Luana, a Sandra, 
a Leila, que conseguem furar o cerco e fazer a diferença. 

 

Ainda, o impacto do Negra Sim em Santo André se deu a partir de algumas ações que 

foram cruciais para fortalecer a presença e a visibilidade da comunidade negra na cidade. 

Entre essas ações, destacam-se a mobilização para a elaboração inédita do livro Memória e 

História de Negros e Negras na Cidade de Santo André, a criação do mapa da população 

negra chamado Cartografia Negra de Santo André: Memórias (Re)Existências e 

Manifestações Culturais, hospedado no site do Negra Sim, que mapeia e registra ativistas, 

militantes e entidades locais e teve um total de 3.000 pessoas alcançadas através das mídias 

sociais no ano de 2021. Além disso, o Negra Sim desempenhou um papel fundamental na 

implantação da Coordenadoria da Igualdade Racial, fomentando discussões e planejando 

ações para a promoção da equidade. Atuaram também junto ao Fórum das Entidades Negras 

para a implantação do feriado de 20 de novembro e a implementação da Lei Maria da Penha 

na cidade.  

Entretanto, conforme relatado pelas integrantes durante as entrevistas, no início das 

atividades do Coletivo Negra Sim, ocorreu um episódio significativo de hostilidade: a 



 

pichação de uma suástica na Casa 5, o espaço onde as mulheres se reuniam para as reuniões 

do Coletivo. Este ato de vandalismo é um indicativo claro de que, mesmo em 1995, havia um 

desconforto e uma certa estranheza por parte de alguns moradores de Santo André ao ver 

mulheres negras se reunindo e se organizando. A presença de tal símbolo de intolerância 

revela a resistência enfrentada por essas mulheres no exercício de sua mobilização e ativismo 

na cidade. Como observam Sandra Cassimiro e Sonia Raimundo, essas ações não impediram 

o Coletivo de continuar sua luta:  

 

Entrevista com Sandra Cassimiro: Lembra que eu falei que a Negra Sim fazia 
reuniões lá na casa de cabeleireira? Um dia, amanheceu pichado com uma suástica. 
A Negra Sim sofreu bastante, lá atrás, passou por várias dificuldades, até teve a 
porta pichada com umas coisas pesadas. Mas, por causa dessa luta, a Negra Sim 
também tá sempre na filiação dos conselhos e das entidades negras comuns.  
 
Entrevista com Sonia Raimundo: Mas eu lembro de uma situação em que um 
grupo se organizou pra fazer pesquisa no bairro. Fomos com prancheta e 
conversamos com as mulheres mais periféricas. Na época, era um bairro com 
bastante gente negra, mas bem periférico. A gente ia de casa em casa, pedindo 
informações. No meio do caminho, estávamos com fome, então entramos em um 
boteco, sentamos e comemos frango assado, tomamos refrigerante e cerveja. Foi um 
momento tão rico, né? Porque a gente tava ali pra empoderar as pessoas, mas 
também nos empoderamos. Os homens ficaram abismados de ver a gente lá, acho 
que éramos cinco ou seis mulheres. Sentamos no boteco e conversamos, foi uma 
experiência muito forte. 

 

Esses eventos ilustram a trajetória do Negra Sim e seu impacto na luta por direitos e 

reconhecimento das mulheres negras em Santo André. No entanto, para uma compreensão 

mais completa do papel e da influência do Coletivo na cidade, é crucial explorar como o 

Negra Sim atua politicamente em Santo André. Quais são as estratégias e ações adotadas pelo 

Coletivo para promover suas causas?  

 

Processo de constituição e organização do Coletivo Negra Sim: dinâmicas de formação e 

estruturação do grupo  

Esta seção examina o contexto em que o Negra Sim emergiu e atuou na esfera pública, 

incluindo os motivos pelos quais essas mulheres criaram um espaço de autonomia, suas 

influências e relações antes do surgimento do grupo. Além disso, serão discutidas as 

estratégias e iniciativas adotadas para garantir a presença e a permanência do grupo no espaço 



 

público, bem como as oportunidades e desafios impostos pelas dinâmicas políticas do cenário 

em que se inserem.  

O Negra Sim foi criado em 1995 por cinco amigas: Ana Maria Boa Ventura, Maraisa 

Almeida, Rosana da Silva, Sonia Raimundo e Vera Lucia Rosa, que se encontraram em 8 de 

março. Algumas delas já estavam envolvidas com o Movimento Negro Unificado (MNU) e o 

Partido dos Trabalhadores (PT).  

Sonia Raimundo, uma das fundadoras do movimento Negra Sim, compartilhou sua 

experiência sobre como essa iniciativa foi idealizada durante um encontro do FéMeninas. O 

FéMeninas era um movimento que reunia mulheres de diversas origens, promovendo a troca 

de experiências e a construção de redes de apoio. Os encontros ocorriam anualmente no dia 8 

de março, em celebração ao Dia Internacional da Mulher, mas a intensidade das discussões e 

as interações entre as participantes mostraram que havia uma demanda por um espaço mais 

contínuo, especificamente voltado para as mulheres negras.  

Após participar do FéMeninas por dois anos consecutivos, Sonia e as outras 

fundadoras perceberam que as necessidades das mulheres negras, em particular, não estavam 

sendo plenamente atendidas. A partir dessa constatação, decidiram se encontrar mensalmente, 

criando um ambiente seguro e acolhedor que incentivasse o fortalecimento do 

movimento e a expansão das atividades focados em mulheres negras:  

 

Entrevista com Sonia Raimundo: O Negra Sim foi fundado num encontro da 
FéMenina, nós, tinha um movimento de mulheres, tem ainda, ele ainda não está tão 
movimentado como antes, mas tinha um movimento de mulheres que se encontrava 
no 8 de março e aí, eu, Rosana da Silva, a Maria de Lourdes, a Ana Maria 
Boaventura,a Maraísa, fomos para esse encontro dois anos consecutivos e aí no 
segundo ano, a gente entendeu que a gente devia se encontrar para além do 8 de 
março, nós mulheres negras e foi o que aconteceu, a gente começou a se encontrar 
uma vez por mês e foi ficando mais forte esse movimento, a gente foi chamando 
outra mulheres e entendemos que tínhamos que poderíamos estar nesse movimento 
que é o FéMeninas, mas teríamos que ter um momento das mulheres negras, então 
foi assim que foi fundado o Negra Sim. 

 

Era a partir de relato como o destacado acima que, por exemplo, Lélia Gonzalez 

reconhecia a importância do feminismo “como teoria e prática, para a luta e conquistas das 

mulheres, pois, ao apresentar novos questionamentos, induzia a formação de grupos e redes e, 



 

principalmente, desenvolvia a busca de uma nova forma de ser mulher” (Gonzalez, 1988, p. 

135). Nessa mesma linha, Brenny Mendoza acrescenta que “ignorar a historicidade e 

colonialidade de gênero também cega as mulheres brancas do Ocidente”, que frequentemente 

têm dificuldades para reconhecer a intersecção de raça e gênero e “a sua própria cumplicidade 

nos processos de colonização e dominação capitalista” (Mendoza, 2010, p. 23).  

Os depoimentos das integrantes do Coletivo Negra Sim ressaltam a importância de sua 

experiência prévia em espaços de militância, como o MNU ((Movimento Negro Unificado) e 

o PT (Partido dos Trabalhadores), antes da fundação do Coletivo. Essa vivência não apenas 

aproximou as mulheres de pautas sociais, como as questões raciais e de gênero, mas também 

aprofundou sua compreensão sobre o "ser mulher negra". Como podemos ver nas falas a 

seguir, esses ambientes foram fundamentais para moldar sua atuação política e social.  

No depoimento de Rosana da Silva, por exemplo, ela recorda a conexão entre cinco 

mulheres que se encontraram em uma oficina no Dia Internacional das Mulheres, 8 de março, 

e a importância da luta antirracista e da busca por formação, que foram pilares na criação do 

Negra Sim:  

 

Rosana da Silva: Cinco mulheres que se cruzaram em uma oficina no dia 08 de 
março, Dia Internacional das Mulheres. Como dizemos, nossos passos vêm de longe. 
Nossa luta é ancestral e esperamos que tenhamos que continuar a nossa prosa em 
outro espaço, nossa igualdade e liberdade de pensamento. O que é luta antirracista? 
Será que nossa dificuldade diária tem a ver com o preconceito? Marcamos uma 
reunião na casa da Sonia Maria, nossa griô, e conversamos, discutimos vários 
assuntos na nossa ânsia de mudar o mundo. Entendíamos que precisávamos de uma 
formação. Buscamos Iêda Leal do MNU (Movimento Negro Unificado), uma figura 
de notório saber, liderança nacional da entidade. 26 já se passaram (Cassimiro, 2022, 
p. 52). 

 

Sonia Raimundo também compartilha sua trajetória, que vai do seu trabalho autônomo 

como costureira até sua militância política. Ela destaca como sua filiação ao PT e o 

envolvimento no movimento de mulheres Tarde Lilás foram essenciais para sua compreensão 

das questões sociais:  

 

Sonia Raimundo: Em Guarulhos trabalhei na casa André Luiz. Momentos difíceis, 
em 1988 a Leila estava com 3 anos voltamos para Santo André, continuava 
autônoma como costureira quando fui convidada para me filiar no PT e fazer 
formação em Cajamar, aí entendi porque só o trabalho não resolvia a vida. Iniciei a 



 

militância no movimento de mulheres Tarde Lilás em 1995. Fundamos o Negra Sim 
onde fui a primeira coordenadora em 1997 (Cassimiro, 2022, p. 95). 

 

Se elas não tivessem experienciado subalternidade nos espaços mistos de participação, 

talvez não tivessem considerado necessário se retirar desses espaços para exercer uma atuação 

feminista negra. Isso nos levou a questionar em que medida o Negra Sim se tornou um espaço 

possível para o exercício da política por essas mulheres. Ao questionar o grupo sobre por que 

suas integrantes foram se retirando desses espaços, a resposta foi que as relações de tutela 

estabelecidas ali também contribuíram para que buscassem outras formas de atuação. O 

processo de organização enquanto grupo é associado pelo Negra Sim à seguinte percepção: 

 

Entrevista com Sonia Raimundo: O movimento feminino era muito forte, liderado 
pela Ivete Garcia, que depois até virou vereadora aqui. Ela era uma liderança 
feminista bem marcante, e ainda é. A Ivete e a Cristina eram de um grupo de 
mulheres brancas que discutiam o 8 de março e faziam várias oficinas sobre 
sexualidade, trabalho e outras questões. Esse grupo que fundou a Negra Sim 
entendeu que a gente precisava discutir tudo isso que rolava no 8 de março, mas com 
um olhar mais voltado pra nossa realidade negra. A conclusão que a gente chegou é 
que, enquanto muitas mulheres foram queimadas e isso é um momento muito forte 
na vida delas, as mulheres negras já eram e ainda são queimadas de outras formas. A 
simbologia de ser queimada dentro da fábrica porque se rebelou é forte, mas a nossa 
luta sempre foi antes e continua sendo. As mulheres negras ainda são queimadas, só 
que de outras formas, como ganhando menos, não recebendo respeito e lidando com 
os piores serviços. 

 

Um aspecto referente à dinâmica de organização do Negra Sim diz respeito ao fato de 

que todas as suas integrantes, desde as precursoras, tiveram experiências anteriores de 

participação em grupos/organizações mistos em relação às dimensões de gênero, raça e/ou 

geração: projetos sociais voltados para jovens de periferias, ONGs, sindicato, partido político 

(Partido dos Trabalhadores - PT) e entidades ligadas direta ou indiretamente a movimentos 

sociais (Movimento Negro Unificado – MNU). Geralmente caracterizam esses percursos 

anteriores como muito importantes para a socialização política, aprendizagem, 

ressignificação da identidade étnico-racial, mas sinalizam que também eram marcados em 

alguma medida pela deslegitimação dos lugares de fala de mulheres negras.  

Assim, as mulheres do Negra Sim assumem o papel de "forasteiras de dentro" 

(outsider within) com suas experiências em outros espaços de militância, conforme o conceito 

de Patricia Hill Collins. A autora define essa expressão como uma posição social ou um 



 

espaço de fronteira ocupado por grupos que detêm poder desigual. Na academia, por exemplo, 

essa posição permite às pesquisadoras negras observar, a partir de suas próprias vivências, as 

anomalias manifestadas na omissão ou nas interpretações distorcidas de certos fatos sociais. 

Embora Collins se refira à Sociologia, essa abordagem pode ser considerada uma prática 

política aplicável em todas as áreas do conhecimento (Cardoso, 2014):  

 

Muitas feministas negras, mulheres de cor, chicanas, como Gloria Anzaldúa, vêm 
atuando como forasteiras de dentro (outsider within), reinventando definições, 
delimitando lugares sociais para melhor se posicionarem, como forma de realizarem 
a autodefinição. Anzaldúa, por exemplo, torna suas próprias experiências vividas 
como cidadã-norte americana descendente de mexicanos, criada em uma região 
fronteiriça entre o México e os EUA, lésbica, feminista, para investigar a opressão 
de gênero patriarcal das duas sociedades. “Suas experiências são as lentes pelas 
quais enxergam e analisam o mundo” (Cardoso, 2014, p. 965). 

 

Como debatido, a partir dos anos 1990, o feminismo hegemônico, influenciado pela 

atuação das feministas negras, começou a incorporar a questão racial em sua agenda, 

reconhecendo o racismo estrutural como um fator central para entender a realidade da mulher 

negra brasileira e a necessidade de alinhar a luta por seus direitos à busca pela igualdade 

racial. Diante das limitações de mobilização dentro das organizações feministas e negras 

tradicionais, e da urgência de abordar os impactos combinados do racismo e do sexismo, as 

feministas negras optaram por formar grupos independentes, onde pudessem liderar uma luta 

antirracista integrada à pauta de gênero (Lima, 2020).  

No caso do Negra Sim, as experiências anteriores de suas integrantes em grupos e 

movimentos sociais, incluindo o movimento de mulheres e o movimento negro, foram 

fundamentais para a construção de uma atuação coletiva e para a aproximação com um campo 

político de disputa. Em diversos casos, as participantes puderam vivenciar diretamente ou 

acompanhar conflitos nesses contextos, o que contribuiu para a formação de uma consciência 

crítica sobre a importância de uma abordagem interseccional. Ao ingressarem no grupo, 

especialmente quando ele passou a priorizar a interseccionalidade de gênero e raça, as 

integrantes relatam que foi nesse momento que começaram a desenvolver 

coletivamente práticas mais alinhadas com essa perspectiva.  

Ao abordar as desigualdades de gênero, por exemplo, o feminismo transforma as 



 

mulheres em novos sujeitos políticos, o que permite que grupos como o Negra Sim construam 

um olhar distinto, adaptado ao contexto periférico e racializado em que estão inseridos, e 

promovam lutas específicas. Nesse sentido, grupos como os de mulheres indígenas e negras 

possuem demandas próprias, que não podem ser contempladas exclusivamente pela questão 

de gênero, sem considerar as particularidades que moldam a experiência de ser mulher em 

cada contexto (Carneiro, 2003).  

O pensamento de Lélia Gonzalez expressa com precisão essa demarcação; a autora foi 

pioneira ao criticar o feminismo hegemônico e ao refletir sobre as diferentes formas de 

resistência das mulheres ao patriarcado, destacando as histórias das mulheres negras e 

indígenas no Brasil, na América Latina e no Caribe (Cardoso, 2014).  

 

Cabe aqui um dado importante da nossa realidade histórica: para nós, amefricanas 
do Brasil e de outros países da região assim como para as ameríndias a 
conscientização da opressão ocorre, antes de qualquer coisa, pelo racial. Exploração 
de classe e discriminação racial constituem os elementos básicos da luta comum de 
homens e mulheres pertencentes a uma etnia subordinada. A experiência histórica da 
escravização negra, por exemplo, foi terrível e sofridamente vivida por homens e 
mulheres, fossem crianças, adultos ou velhos. E foi dentro da comunidade 
escravizada que se desenvolveram formas políticos-culturais de resistência que hoje 
nos permitem continuar uma luta plurissecular de liberação. A mesma reflexão é 
válida para as comunidades indígenas. Por isso, nossa presença nos movimentos 
étnicos é bastante visível; aí nós amefricanas e ameríndias temos participação ativa e 
em muitos casos somos protagonistas. (...) A criação de novas redes como o Taller 
de Mulheres das Américas (que prioriza a luta contra o racismo e o patriarcalismo 
numa perspectiva anti-imperialista) e DAWN/MUDAR, são exemplos de uma nova 
forma de olhar feminista, luminoso e iluminado por ser inclusivo, aberto a 
participação de mulheres étnica e culturalmente diferentes. E Nairóbi foi o marco 
desta mudança, deste aprofundamento, deste encontro do feminismo consigo mesmo 
(Gonzalez, 2011, pp. 18-19). 

 

Essa abordagem de visibilidade e representatividade também encontra eco na trajetória 

de lideranças que, como Rosana da Silva, transformam suas vivências em aprendizado e 

inspiração para outras pessoas negras. Ao revisitar sua própria trajetória, Rosana reflete sobre 

a importância de se tornar uma referência e os ensinamentos adquiridos ao longo de sua 

participação no movimento:  

 

Rosana da Silva: Várias vezes fui referência de jovens negros e negras por conta de 
meu cabelo, postura, posicionamentos, buscando em mim, Mulher Negra, refrência e 
identidade. Nessa minha jornada, participei de vários enfrentamentos e 
aprendizados. Quando fui ao primeiro Fórum Estadual de Mulheres Negras, fiquei 



 

fascinada com a força daquelas militantes que tratavam dos temas com tanto saber e 
propriedade, Racismo, Feminismo e Religiosidade, Mercado de Trabalho, Políticas 
Públicas, Empoderamento, as lutas, as nossas bandeiras, direitos e tudo mais 
(Cassimiro, 2022, p. 53). 

 

Ao refletirmos sobre o processo de constituição da identidade coletiva do grupo, 

notamos que ele envolve o reconhecimento das categorias sociais (gênero, raça, geração e 

classe social) que estão constantemente em tensão no processo de diferenciação entre nós e 

eles (Mayorga; Prado, 2010). Nesse processo, o grupo se configura para as participantes como 

um espaço para o desenvolvimento de estratégias para enfrentar alguns desafios identificados 

para a atuação coletiva.  

Seguindo nessa linha, Rosi Silva reflete sobre a realidade das mulheres negras dentro 

do grupo, destacando as lutas diárias e a importância do empoderamento e da autoestima. 

 

Entrevista com Rosi Silva: A gente também trabalha com essa questão, porque 
sabemos que esses lugares ainda são muito solitários. A mulher negra enfrenta lutas 
diárias para estar em certos espaços, e a gente foca na autoestima e em como ela 
pode se inserir melhor na sociedade.Tem meninas que, por não terem trabalho, 
acabam passando por dificuldades desnecessárias. Tem uma delas, por exemplo, que 
é mãe solo de três filhos. Isso mexe bastante com o emocional dela. Ela entrou e saiu 
do grupo várias vezes, dizendo que não ia dar conta, mas sempre volta porque sente 
que precisa estar lá. A gente vai conversando, tentando mostrar a importância do 
empoderamento da mulher negra.Muitas vezes, a gente vê que elas se sentem um 
pouco acuadas. Amanhã, por exemplo, vamos fazer um encontro e conseguimos 
uma van para levar a gente até a Vila Mariana, no Museu Afro. A ideia é capacitar, 
mostrar e ensinar a valorização da nossa ancestralidade. A gente insiste nesse ponto, 
que a tristeza de ontem não precisa carregar para hoje. É o que eu estava falando 
para você, Luana. As pessoas precisam parar com essa ideia de “Ah, minha mãe não 
conseguiu, trabalhou em casa de família, então eu também vou trabalhar em casa de 
família?” 

 

Sonia Raimundo, por sua vez, oferece uma perspectiva sobre as múltiplas formas de 

violência e desafios que as mulheres negras enfrentam desde o nascimento. Ela discute como 

a violência, a falta de acesso a recursos e a necessidade contínua de resistência afetam a vida 

das mulheres negras, especialmente das mães.  

 

Entrevista com Sonia Raimundo: Porque, assim, você nasce preta, negra, e muitas 
vezes, logo no nascimento, sua mãe já passou por violência. Se você pesquisar sobre 
mortalidade materna, vai ver que a maioria das mulheres negras enfrenta isso. Então, 
você já começa a vida com essa violência, e depois tem a saúde, a educação, o 
trabalho, a moradia. Não tem uma discussão específica sobre isso. A gente precisa 



 

resistir pra existir, sabe? Não tem como definir qual é a pior demanda. Às vezes você 
é mãe e tem que lidar com uma situação, e em outras, com outra, especialmente se 
você é mãe de meninos e precisa se preocupar com eles até os vinte anos. Sua rotina 
é contínua, você não tem um momento de tranquilidade para dizer "isso aqui tá 
tranquilo". Algumas mulheres conseguem sobreviver, e eu quero dizer que eu sou 
uma sobrevivente. O meu maior legado é que eu conheci minha bisavó, minha avó e 
ainda tenho minha mãe, que vai completar noventa anos. Pouquíssimas mulheres 
negras têm isso. Elas podem contar que conhecem a mãe, mas raramente a bisavó. 
Poucas conseguem ver essa geração toda. 

 

Sobre esse ponto, é importante destacar como as questões trazidas por Sonia 

Raimundo, Rosi Silva e as famílias atendidas pelo Negra Sim refletem uma realidade comum: 

essas famílias são, em sua maioria, lideradas por mulheres negras. Nessa situação, as 

mulheres negras tornaram-se peças centrais para a sobrevivência de suas famílias, ao 

ingressarem no mercado de trabalho, especialmente no setor de serviços domésticos. Para 

Eliete Barbosa (2015), que estuda o ativismo de mulheres negras, a matrifocalidade das 

famílias negras assume, assim, um papel essencial na resistência à opressão. Esse 

protagonismo feminino negro constitui-se como uma prática de resistência que articula 

dimensões originárias da matriz africana, mobilizadas como resposta necessária de 

sobrevivência a mecanismos de opressão historicamente construídos.  

 

Tanto as religiões da tradição judaico-cristã e de matrizes africanas deixaram 
“marcas” nos movimentos sociais, principalmente nas lideranças femininas ora pela 
influência da CEBs (Comunidades Eclesiais de Base) nos trabalhos sociais 
desenvolvidos pelas pastorais, ora matrifocalidade das mulheres negras que 
mantiveram esta cultura e a oralidade como bem simbólico, além da sobrevivência 
do grupo familiar.As religiões de matriz africana reconstruídas no Brasil trouxeram 
para o cenário a ideia da matrifocalidade. Desta confluência, gerou um cenário onde 
se sobressaem lideranças femininas que se destacam em ações de defesa dos direitos 
sociais básicos e que se destacam nas atividades de resistência dos bairros 
periféricos (Barbosa, 2015 p.36). 

 

Assim, no processo de constituição, organização e engajamento no grupo, as 

integrantes, ao se unirem ao Coletivo, compartilhavam vários elementos comuns em suas 

trajetórias de vida, incluindo experiências como as mencionadas acima, exercendo papéis de 

principais cuidadoras de suas famílias ou de lideranças em suas comunidades. Elas também 

encontravam inspiração em feministas negras de gerações anteriores, que atuaram nas 

organizações onde iniciaram sua militância, bem como em ativistas que as precederam na luta 



 

política. Sandra Cassimiro descreve o ambiente de aprendizado e colaboração nas reuniões 

realizadas tanto na casa de Sonia Raimundo quanto na Casa Cinco:  

 

Entrevista com Sandra Cassimiro: As reuniões aconteciam na casa de Sonia e 
também na Casa Cinco. Reconhecendo a necessidade de formação, buscamos 
orientação com Iêda Leal, do MNU, e Matilde Ribeiro, que participou dos primeiros 
encontros. Kika Silva, do Fórum Estadual e Nacional de Mulheres Negras e da 
Coordenação da Marcha das Mulheres Negras, também contribuiu, oferecendo uma 
formação política focada na atuação da mulher negra na sociedade. 

 

As mulheres de suas famílias (mães, avós, tias, irmãs) também são nomeadas por elas 

como importantes exemplos de resistência cotidiana:  

 

Entrevista com Sonia Raimundo: Então, você resiste, é mãe, e sempre tem outra 
demanda, especialmente se você é mãe de meninos e tem que se preocupar com eles 
até os vinte anos. Sua rotina é contínua, você não tem um momento de tranquilidade 
para dizer "isso aqui tá tranquilo". Às vezes, quando você vai à escola, ou em outras 
situações, algumas mulheres conseguem sobreviver. E eu quero dizer que sou uma 
sobrevivente. Eu penso que meu maior legado é que conheci minha bisavó, minha 
avó e ainda tenho minha mãe, que vai completar noventa anos. Pouquíssimas 
mulheres negras têm isso. Elas podem contar que conhecem a mãe, mas é raro 
conhecer a bisavó. Eu tenho uma foto com minha filha, minha mãe e eu. Poucas 
mulheres negras têm essa felicidade de ver tantas gerações. Na verdade, eu vivo 
quatro gerações: minha mãe, eu, minha filha e meus netos e netas. Então, sobreviver 
pra nós é muito difícil. 

 

Ao ingressarem no Negra Sim, as integrantes traziam diversas expectativas: combater 

o racismo e o machismo, contribuir para o empoderamento das mulheres, especialmente 

negras e jovens; enfrentar as manifestações do machismo que impactam o cotidiano das 

mulheres em diferentes situações; e criar espaços para participação e formação. Elas 

buscavam no grupo, e com o grupo, garantir um espaço para discutir questões de gênero e 

raça. A partir das entrevistas e da análise dos materiais, conclui-se que muitas relataram que a 

participação no grupo foi crucial para a adoção de novos posicionamentos em relação a si 

mesmas e às suas visões de mundo. Aqui destacam-se os relatos de Daniela Guedes e Rosi 

Silva:  

 

Daniela Guedes: Conhecer a Negra Sim me trouxe aos 20 anos uma intensa 
sensação que um novo ciclo se iniciava em minha vida, pois agora todas as minhas 
dúvidas estavam sendo enegrecidas e agora além de entender quem eu era, eu estava 
com a oportunidade de socializar e multiplicar todo meu entendimento a 



 

aprendizado diário. (destaques meus. Cassimiro, 2022, p. 80).  
 
Entrevista com Rosi Silva: Luana, eu nunca trabalhei em casa de família, e se 
precisasse, eu não ia deixar de fazer outras coisas. Mas o problema é que as pessoas 
só perguntam em qual casa eu trabalho, entende? Elas não se interessam pelo que eu 
faço realmente. Isso é uma visão que as pessoas têm e estampam na cara de cada 
mulher negra do nosso país. A nossa raça precisa progredir, não pode ficar parada, 
especialmente as mulheres. A força vem da ONG e a gente precisa se sentir 
empoderada. Antigamente, eu não sentia isso, eu chorava e guardava tudo no 
coração. Falo de situações antigas, mas que ainda acontecem hoje. O racismo, 
infelizmente, tá enraizado na sociedade. Agora, tá meio camuflado, eu diria. A gente 
sofre muito com isso, mas não podemos abaixar a cabeça. 

 

Esse percurso, como vimos, também se refletia nas posições que o Negra Sim ocupava 

em seus campos de atuação. A organização, enquanto Coletivo de mulheres negras, tornou-se 

uma estratégia para atuar não apenas no campo político de Santo André, mas também em 

outros contextos onde a participação de mulheres negras enfrentava as barreiras da 

invisibilidade e da subalternização.  

 

Tensões e disputas: desafios externos na luta pelo reconhecimento  

Como já abordado, a trajetória do Negra Sim foi marcada por desafios significativos 

que impactaram a dinâmica e as estratégias do grupo. Entre as barreiras enfrentadas estavam a 

invisibilidade e a subalternização das vozes das mulheres negras, além da disputa com outros 

grupos e movimentos sociais que também lutavam por espaço no cenário político.  

Seguindo nessa linha, as pesquisas sobre a mulher negra brasileira revelam as 

construções identitárias de um sujeito que vive em um contexto de opressão severa. Essa 

identidade emerge da intersecção de duas matrizes de opressão: gênero e raça. O machismo e 

o racismo, portanto, criam um espaço específico para a mulher negra, que, a partir dessa 

realidade, busca desenvolver uma subjetividade voltada para a resistência. Salete Joaquim 

afirma que:  

 

A história da mulher negra é a história da assimilação dos padrões e relações da 
mulher branca. É a história da submissão ideológica a um grupo étnico que se fez 
hegemônico. Nesta perspectiva, é a história de uma identidade étnica negada em 
atenção às circunstâncias de vida apresentadas ao grupo negro (Salete Joaquim, 
2014, p. 194). 

 



 

Durante a entrevista, Rosana da Silva compartilhou que, no início, o Coletivo estava 

focado em tratar de questões amplas, envolvendo crianças, homens e mulheres. No entanto, 

como ela nos contou, o grupo Negra Sim rapidamente reconheceu a necessidade de direcionar 

suas energias e esforços para um foco mais específico.  

 

Entrevista com Rosana da Silva: Começamos a nos reunir na garagem da casa da 
Sonia Raimundo Kelly, lá na vila Suíça, e começamos a conversar. Primeiro 
momento queríamos fazer o mundo. Queríamos ser mulheres negras, que falávamos 
de tudo, de tudo. A gente queria falar de homem, mulher, criança, tudo. Depois a 
gente entendeu que a gente tinha que focar na base dessa pirâmide. Desigualdades 
que a gente entende hoje, que é as mulheres, que são as mulheres negras, né? 

 

Esses obstáculos exigiram que o Negra Sim negociasse sua identidade e posição, 

sempre buscando um equilíbrio entre visibilidade pública e a eficácia de suas ações no 

contexto local e comunitário como destacado em uma das entrevistas:  

 

Entrevista com Sonia Raimundo: O FéMeninas era um movimento de mulheres 
brancas, e nós começamos a nos envolver, mas em algum momento entendemos que 
o 8 de março não nos representava. Era um movimento de mulheres trabalhadoras, e 
percebemos que precisávamos de mais... Precisávamos discutir todas aquelas 
questões com o nosso olhar, um olhar negritado. 

 

Na fala de Sonia Raimundo, essa percepção de que o movimento tradicional de 8 de 

março não as representava é muito emblemática. A necessidade de um "olhar negritado" traz à 

tona a importância de se criar espaços onde as vivências e as lutas das mulheres negras 

possam ser discutidas sob sua própria perspectiva, sem a mediação de olhares que não 

abarcam a totalidade de suas experiências.  

Assim, o protagonismo das mulheres negras configura-se como uma prática de 

resistência, articulando elementos de matriz africana que se tornam respostas fundamentais de 

sobrevivência frente a um sistema histórico de opressão.  

Essa situação reflete a profunda opressão que Patricia Hill Collins descreve, conforme 

citado por Barreto (2005), de “imagens controladas” das mulheres negras, que contribuem 

para fazer com que o racismo, o sexismo e a pobreza sejam vistos como naturais e inevitáveis. 

No Brasil, isso se manifestava por meio da imagem da democracia racial e das figuras da 



 

mulata e da mãe-preta.  

Nessa mesma linha, Lélia Gonzalez afirma que as representações da "mãe preta", da 

"doméstica" e da "mulata" são manifestações diferentes, mas interligadas, de um mesmo 

processo de controle imagético. Raquel Barreto (2005) aponta que, embora essas 

representações sejam distintas, elas fazem parte de um sistema de opressão que perpetua o 

domínio sobre a mulher negra.  

 

Na sua avaliação da condição das mulheres escravas, Lélia pontua de imediato que a 
sua “condição” feminina não suavizou o trabalho dessas mulheres, que atuaram em 
duas funções: trabalhadora do eito e a mucama. A primeira seria definida como 
escrava produtiva e outra como responsável pela manutenção da “casa grande” e 
ainda com a dimensão da exploração sexual. Lélia lembra o seu papel na luta de 
resistência cotidiana, na liderança de quilombos, como cooperadora e organizadora 
de fugas ou revoltas (Barreto, 2005: p.38). 

 

Gonzalez também aponta que esse processo de controle é gradualmente naturalizado e 

internalizado.  

 

O que se opera no Brasil não é apenas uma discriminação efetiva; em termos de 
representações mentais sociais que se reforçam e reproduzem de diferentes 
maneiras, o que se observa é um racismo cultural que leva, tanto algozes como 
vítimas, a considerarem natural o fato de a mulher em geral e a negra, em particular, 
desempenharem papéis sociais desvalorizados em termos de população 
economicamente ativa (Gonzalez, 1979). 

 

Mesmo com a intensa atuação desses mecanismos de opressão, existe uma resistência 

ativa e um esforço constante pela reconstrução de subjetividades próprias, como observado na 

experiência do Negra Sim. Nesse contexto, vale trazer um trecho de Salete Joaquim (2014), 

que destaca essa resistência e o reconhecimento do protagonismo que embasou as falas das 

mulheres do Coletivo:  

 

Saber-se mulher negra é viver a experiência de ter a sua identidade étnica negada, 
mas é também e, sobretudo, a experiência de comprometer-se a resgatar a sua 
história e recriar-se em suas possibilidades (Salete Joaquim, 2014, p. 200). 

 

Ainda, durante a entrevista com Rosana da Silva, ela sinaliza que o rompimento com o 

“feminismo branco” foi importante para demarcar a luta do Negra Sim pelas agendas 



 

distintas: 

 

Entrevista com Rosana da Silva: O feminismo branco não nos contempla porque 
nós, mulheres negras somos empregadas. As mulheres brancas que saem para fazer a 
luta vão ser independentes, trabalhar, ganhar mais. E a gente fica lá cuidando dos 
filhos dela, cuidando da família. E elas não entendem que nós, mulheres negras, 
somos mulheres igual a elas. Então, a nossa luta enquanto mulher negra é pela 
igualdade de salário. A mulher branca na pirâmide. Desigualdades são as que mais 
ganham. Ganham mais que os homens pretos e as mulheres negras estão lá abaixo, 
em média de 1.600 R$. Então esse feminismo não, não, não nos contempla. A gente 
tem que escolher o que nos contempla e o feminismo discutir com as mulheres 
negras. Isso nos contempla. Então, a Por mais que a gente escuta o 8 de março, que é 
um marco importante das mulheres, ainda assim a discussão do 25 de julho é feito 
pelo movimento negro, não pelas mulheres. O 8 de março não tem um olhar das 
mulheres trabalhadoras que foram queimadas, mas as mulheres trabalhadoras, 
trabalhadoras, que vieram o Brasil escravizadas, não são contadas, não são contadas 
no 8 de março. Então a gente tem que muito que avançar na questão desse 
feminismo que não nos contempla. 

 

A experiência compartilhada por Sonia Raimundo e Rosana da Silva, além de outras 

integrantes entrevistadas ilustra bem essa questão. Ao refletir sobre a necessidade de uma 

abordagem mais ampla e plural, ela revela como o Coletivo teve que navegar em um contexto 

político complexo, onde suas demandas nem sempre eram facilmente integradas às pautas de 

outros movimentos. Esse processo de adaptação e negociação foi fundamental para o 

fortalecimento do Negra Sim, que se consolidou como um agente de transformação social, 

voltado para os direitos e a emancipação das mulheres negras em Santo André, como 

podemos ver nas palavras de Sandra Cassimiro:  

 

Entrevista com Sandra Cassimiro: Representa a necessidade de mulheres negras 
da cidade e da região terem vez e voz na sociedade. Representa também a luta dessas 
mulheres para saírem da base da pirâmide em que se encontram. 

 

Essa busca por autonomia e visibilidade se entrelaça com a percepção de Sandra 

Cassimiro de que, mesmo dentro do movimento negro, o machismo prevalecia, o que reforçou 

a necessidade de um espaço exclusivamente feminino. O Negra Sim surgiu justamente como 

um lugar onde as mulheres negras poderiam se organizar para discutir suas próprias pautas, 

reafirmando a importância de uma agenda política feminista negra.  

 



 

Entrevista com Sandra Cassimiro: O que eu noto, tem a militância pelo racismo, 
mas mesmo no movimento negro tem o machismo. Por isso é Negra Sim, pra ter só 
mulher. 

 

Nesses espaços apresentados, o Negra Sim tem se destacado ao expor reivindicações e 

bandeiras feministas negras, articulando-se com outras mulheres que se identificam como 

feministas negras e exercendo pressão para que suas demandas sejam incluídas nas ações e 

pautas elaboradas coletivamente. Em depoimento, Sandra Cassimiro reflete sobre as 

dificuldades enfrentadas pelo movimento feminista em Santo André e a predominância de 

vozes brancas nas discussões feministas  

 

Entrevista com Sandra Cassimiro: Então, o movimento feminista em Santo André 
deu uma caída, né? Antigamente tinha muito mais reunião e ação, mas agora tá meio 
devagar. A gente ainda participa de algumas coisas e vê que, infelizmente, quando se 
fala de feminismo, a voz que mais se ouve é da mulher branca. A gente tá lá pra 
lembrar que também somos mulheres e que precisamos de espaço pra falar das 
nossas questões. A gente até teve um contato com um grupo que tá lá no final da 
cidade tentando incluir as mulheres. E em São Paulo, fizemos uma aproximação 
com o pessoal de Franco da Rocha e outros coletivos que estão na mesma luta, 
tentando se estruturar e se manter. Às vezes é um perrengue conseguir espaço e 
visibilidade. Lá em Diadema, o polo das mulheres negras tá muito bem estruturado, 
especialmente com a Márcia Damasceno no governo. Mas mesmo assim, a 
dificuldade continua. Então, a gente precisa estar presente e se mostrar, porque se a 
gente não fizer isso, outro vai ocupar o espaço e talvez não atenda às nossas 
necessidades. Se a gente não se envolver, outra pessoa vai ocupar o espaço que a 
gente precisa. E muitas vezes essas pessoas podem não ter as mesmas prioridades 
que a gente. Por isso, é importante que a gente continue participando e buscando 
oportunidades, mesmo que seja cansativo. 

 

O processo de constituição e fortalecimento do Negra Sim exemplifica uma dinâmica 

essencial na busca por reconhecimento e inclusão. Enfrentando tensões e conflitos externos, o 

Coletivo não só lidou com desafios relacionados à visibilidade e representatividade, como 

também redefiniu as formas de engajamento político e social para refletir suas especificidades 

em diferentes espaços. Essa trajetória evidencia a importância de desenvolver estratégias 

adaptativas e inovadoras dos movimentos sociais que respeitem e amplifiquem as vozes 

historicamente marginalizadas, sem comprometer a integridade de suas demandas. 

A experiência do Coletivo Negra Sim proporciona uma compreensão profunda da 

importância de construir e manter espaços que permitam a discussão das realidades vividas 

por grupos marginalizados. Seu compromisso com a autonomia e a representatividade 



 

comprova que, mesmo diante de adversidades, é possível criar e manter plataformas eficazes 

para promover mudanças, ampliar o reconhecimento das lutas específicas e fortalecer o 

relacionamento com diversas organizações, ocupando, sobretudo, espaços de construção 

política.  

 

Considerações finais  

A participação política das mulheres negras é construída em um contexto de opressão 

interseccional que, em muitos casos, lhes atribui o papel de cuidadoras do lar e da família. A 

insuficiência das políticas públicas em atender a essas demandas motiva essas mulheres a se 

organizarem, impulsionadas pela indignação com a precariedade dos serviços disponíveis. 

Elas formam grupos e iniciativas, atuando em áreas onde o Estado é ausente, e tornam-se 

figuras respeitadas em suas comunidades. À medida que as políticas falham em responder 

adequadamente a essas necessidades, essas mulheres articulam suas ações para suprir a baixa 

qualidade dos serviços, criando organizações que buscam intervir nessas questões.  

Todavia, como evidenciado nos materiais e nos depoimentos das integrantes do Negra 

Sim, as mulheres ativistas da geração mais recente demonstram que a militância é uma 

“opção”, diferentemente das fundadoras do Coletivo, que militavam por necessidade. Elas não 

apenas respondem a demandas sociais não atendidas; ao contrário, buscam disseminar novas 

ideias, como nas lives do Negra Sim durante a pandemia, abordando temas como a saúde da 

mulher negra. Assim, desenvolvem uma militância institucionalizada sustentada por projetos 

elaborados para inscrição em editais e pelo acesso de suas militantes à educação superior.  

A trajetória do Negra Sim — Movimento de Mulheres Negras de Santo André — 

ilustra a força e a resiliência na luta contra a opressão e a invisibilidade histórica. Desde os 

anos 1990, o Coletivo tornou-se um espaço central de enfrentamento do racismo e das 

desigualdades de gênero, estabelecendo parcerias com organizações locais. Essas alianças, 

entre outras coisas, fortalecem a importância de espaços autônomos para mulheres negras, 

cuja presença em posições de poder ainda é limitada. 

Esse ativismo consolidou-se como uma contestação à visão tradicional de uma mulher 

confinada ao espaço doméstico. As lideranças femininas negras tornaram-se protagonistas na 



 

luta pelo bem-estar das famílias periféricas, desempenhando um papel crucial em suas 

comunidades. Uma entrevistada comentou que a mulher negra é o elo de sustentação dessas 

famílias e que, caso ela enfraqueça, a estrutura familiar corre o risco de se desintegrar. Assim, 

a matrifocalidade das famílias negras revela-se fundamental na resistência à opressão, uma 

vez que muitas mulheres negras assumem esse papel, principalmente aquelas atendidas pelas 

ações do Negra Sim.  

Além disso, para as mulheres negras, esse protagonismo é diferente das pautas 

feministas tradicionais, que costumam focar em questões pessoais e privadas, como a 

igualdade de gênero nas esferas familiares e no trabalho. No caso das mulheres negras, suas 

experiências são marcadas pela interseção do racismo e do sexismo, o que torna suas lutas e 

necessidades distintas, exigindo abordagens que considerem essas especificidades.  

Outro ponto de destaque na análise feita sobre o Coletivo Negra Sim é que algumas 

integrantes buscaram acesso à educação como estratégia para subverter o lugar de 

subalternidade e de cuidadoras da família e responsáveis por outras dimensões do trabalho 

reprodutivo. Diversas ações do Negra Sim visam à emancipação de meninas negras por meio 

de oportunidades educacionais e suporte à subsistência de muitas famílias na periferia de 

Santo André. O protagonismo feminino negro, então, configura-se como prática de resistência 

que articula várias dimensões culturais e políticas como resposta à uma opressão histórica.  

A condição particular da mulher negra é negligenciada tanto no movimento feminista 

quanto no movimento negro. No feminismo, a variável raça tende a se dissolver na categoria 

de gênero, enquanto no movimento negro o gênero frequentemente é subjugado à categoria de 

raça. As falas das integrantes do Negra Sim demonstram que as feridas que afligem as 

mulheres negras não podem ser atribuídas a uma única forma de opressão, mas ao conjunto 

delas.  

A escolha por realizar entrevistas com integrantes do Negra Sim teve o objetivo de 

captar suas perspectivas e experiências sobre a construção política do grupo. Esse instrumento 

revelou-se especialmente relevante no contexto de atuação política de mulheres negras, pois 

proporcionou um espaço para que elas expressassem suas vivências, desafios e lutas de 

maneira direta e subjetiva. Ao adotar a perspectiva do "outsider within", conforme discutida 



 

pela professora Patricia Hill Collins, reconhece-se a posição única ocupada por essas 

mulheres tanto na sociedade quanto dentro do movimento feminista. Essa posição 

marginalizada, resultado da interseção entre opressões raciais e de gênero, muitas vezes gera 

uma sensação de desencaixe em relação aos movimentos feministas e antirracistas, que 

frequentemente não captam a totalidade de suas experiências.  

As entrevistas, portanto, não apenas enriqueceram a análise ao trazerem vozes 

diretamente envolvidas na luta, mas também atuaram como uma forma de resistência 

epistemológica. Ao permitir que as participantes tivessem um papel ativo no processo de 

pesquisa, possibilitou-se uma quebra na tradicional exclusão das mulheres negras dos espaços 

acadêmicos e dos processos de tomada de decisão em estudos que lhes dizem respeito.  

Assim, torna-se evidente que a luta do Negra Sim integra um movimento social que 

desafia normas e estruturas opressivas, ampliando a participação de mulheres negras em 

diferentes esferas sociais e políticas. Esse artigo representa um convite para novas 

investigações sobre a história e o impacto do ativismo negro feminino, suas conquistas e os 

desafios ainda existentes. A experiência da pesquisadora ao longo deste estudo reforça a 

convicção de que a trajetória do Negra Sim e a força dos movimentos de mulheres negras são 

essenciais para a construção de uma sociedade mais justa, onde autonomia, representatividade 

e reconhecimento sejam garantidos.  

 

Referências  

BARBOSA, Eliete Edwiges. Na militância para o reconhecimento: um estudo de mulheres 
negras ativistas na cidade de São Paulo. 2015. 248 f. Dissertação (Mestrado em Psicologia: 
Psicologia Social) - Programa de Estudos Pós-Graduados em Psicologia: Psicologia Social, 
Pontifícia Universidade Católica de São Paulo, São Paulo, 2015.  
 
BARRETO, Raquel de Andrade. Enegrecendo o feminismo ou feminizando a raça: 
narrativas de libertação em Angela Davis e Lélia Gonzalez. 2005. Dissertação (Mestrado em 
História). Dissertação (Mestrado em História) – Pontifícia Universidade Católica do Rio de 
Janeiro. Rio de Janeiro, 2005. 128 p.  
 
CARDOSO, Cláudia Pons. Amefricanizando o feminismo: o pensamento de Lélia Gonzalez, 
Revista de Estudos Feministas, Florianópolis, v.22, n.3, p. 965-986, set./dez. 2014. LIMA, 
Dulcilei da Conceição. #Conectadas: O feminismo negro nas redes sociais. 180 f. Tese 
(Doutorado em Ciências Sociais) – Universidade Federal do ABC, Santo André, 2020. 
 



 

CARNEIRO, Sueli. Mulheres em movimento. Revista de Estudos Avançados, São Paulo, v. 
17, n. 49, p. 117-132, 2003.  
 
CASSIMIRO, Sandra. Mulheres Negras Sim. São Paulo: Ícone, 2022. 96 p.  
 
FABIAN, Ana Maria Boa Ventura; SANTOS, Gevanilda; LIMA, Itamarati de. Memória e 
história de negros e negras na cidade de Santo André. 1. ed. São Paulo: Soweto 
Organização Negra, 2006. 78 p.  
 
GONZALEZ, Lélia. Cultura, etnicidade e trabalho: efeitos lingüísticos e políticos da 
exploração da mulher. Comunicação apresentada no VIII Encontro Nacional da Latin 
American Studies Association, realizado de 05 a 07 de abril em Pittsburgh (USA), 1979.  
 
______. A categoria político-cultural de amefricanidade. Revista Tempo Brasileiro, Rio de 
Janeiro, n. 92/93, p. 69-82, jan./jun. 1988.  
 
______. A importância da organização da mulher negra no processo de transformação social. 
Revista Raça e Classe, Brasília, n. 5, a. 2, p. 2, nov./dez. 1988.  
 
______. Por um feminismo afrolatinoamericano. Revista Isis Internacional, Santiago, v. 9, 
p. 133-141, 1988.  
 
LEMOS, V.; FERREIRA PERAZZO, P.; DE OLIVEIRA, R. N. G. . Educação e trabalho de 
mulheres negras: histórias de vida na interseccionalidade entre gênero e raça. História Oral, 
[S. l.], v. 25, n. 1, p. 93–113, 2022. DOI: 10.51880/ho.v25i1.1240. Disponível em: 
https://revista.historiaoral.org.br/index.php/rho/article/view/1240. Acesso em: 6 nov. 2024.  
 
MAYORGA, C., & PRADO, M. A. M. Democracia, instituição e articulação de categorias 
sociais. In: C. Mayorga (Org.), Universidade cindida; universidade em conexão: ensaios sobre 
democratização da universidade. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2010, p. 46-70.  
 
MENDOZA, Brenny. La epistemología del sur, la colonialidad del género y el feminismo 
latinoamericano. In: MINOSO, Yuderkys Espinosa (Coord.). Aproximaciones críticas a las 
prácticas teórico-políticas del feminismo latinoamericano. Buenos Aires: En la Frontera, 
2010, p. 19-36.  
 
MORAES, Maria Lygia. Cidadania no Feminino. In: PINSKY, Jaime; PINSKY, Carla 
Bassanezi (Org.). História da cidadania. São Paulo: Contexto, 2003. p. 495-516.  
 
SALETE JOAQUIM, M. Identidade da mulher negra. In: SANDOVAL, S. M.; HUR, D. U.;  
 
DANTAS, B. S. A. (orgs) Psicologia política: temas atuais de investigação. Campinas: 
Alínea, 2014.  
 
SOUZA, Fernando Luiz Monteiro de. Racismo e Reconhecimento no Grande ABC. Grupo 



 

de Trabalho Cidadania e Reconhecimento. 20 p. Disponível em: 
https://portal.sbsociologia.com.br/portal/index.php?option=com_docman&task=doc_downloa 
d&gid=2967&Itemid=170. Acesso em: 6 nov. 2024. 


