
 

Memórias bordadas: narrativas quilombolas e a resistência feminina em Alto Alegre. 

 

DOI: https://doi.org/10.5281/zenodo.17021724 

Rita de Cássia Martins Enéas Moura (Mestrado em Ciências da Educação/UPAP)​
E-mail: cassiaeneas@horizonte.ce.gov.br 

 

Resumo: Este artigo narra a trajetória do Coletivo Bordando Resistência, formado por mulheres negras 
quilombolas da comunidade de Alto Alegre, em Horizonte/CE. Criado em 2017, o coletivo nasce do olhar atento 
e sensível de uma educadora que, ao perceber a invisibilidade vivida por tantas mulheres do território, ajudou a 
costurar um espaço de escuta, pertencimento e reconstrução identitária. O bordado, aqui, não é apenas arte: é 
memória viva, é resistência que atravessa gerações. A cada ponto tecido, histórias são contadas, dores são 
ressignificadas, afetos são compartilhados. Com base em metodologias contra-coloniais e nas epistemologias do 
sul, o estudo se ancora em narrativas orais, observação participante e registros produzidos pelo próprio grupo. 
Inspirado nas reflexões de autoras como Sueli Carneiro, Bell Hooks, Conceição Evaristo, Nilma Lino Gomes, 
Paulo Freire e Nego Bispo, o artigo analisa como a prática do bordado se tornou gesto político-pedagógico de 
emancipação e ferramenta de educação antirracista. Ao participar de feiras, exposições, documentários e oficinas 
em espaços locais, nacionais e internacionais, o coletivo reafirma o lugar das mulheres quilombolas como 
produtoras de cultura e de saberes. Entre tecidos, linhas e memórias, elas seguem bordando futuros possíveis 
com firmeza, ternura e ancestralidade. 

Palavras-chave: Memória; Cultura Quilombola; Educação Antirracista; Feminismo Negro; Bordado. 

 

Memórias bordadas: narrativas quilombolas e a resistência feminina em Alto Alegre 

O presente artigo tem como objetivo apresentar a experiência do Coletivo Bordando 

Resistência, formado por mulheres negras quilombolas da comunidade de Alto Alegre, em 

Horizonte, Ceará, como um movimento que articula cultura, ancestralidade, afetos, educação, 

identidade de gênero e luta política por meio da arte do bordado. Criado em 2017 a partir da 

sensível percepção de uma educadora e ativista local Rita de Cássia Martins Enéas, o coletivo 

impulsionou a organização das mulheres quilombolas em torno da prática do bordado como 

expressão de pertencimento, educação e resistência, buscando afirmar a identidade do 

território e criar espaços de escuta, partilha e produção cultural a partir de suas próprias 

narrativas. As bordadeiras utilizam o bordado como instrumento de resistência, ferramenta 

pedagógica e expressão identitária, rompendo com as lógicas coloniais de silenciamento e 

invisibilidade das vozes negras femininas. 

A pesquisa tem caráter qualitativo, fundamentada em metodologias contra-coloniais e 

nas epistemologias insurgentes que emergem dos saberes de mulheres negras, quilombolas e 

de outros sujeitos historicamente subalternizados. Inspirando-se nas contribuições de autoras 

como Maria Lugones (2007) e Rita Segato (2016), compreende-se que a produção de 

REVISTA NZINGA, FOZ DO IGUAÇU, V.1, N.1.        

60 

https://doi.org/10.5281/zenodo.17021724
mailto:cassiaeneas@horizonte.ce.gov.br


 
conhecimento se dá também nos territórios da oralidade, da ancestralidade e das práticas 

culturais, desafiando as estruturas da colonialidade do saber. Como aponta Nego Bispo 

(2015), quilombos e terreiros não são espaços que precisam se decolonizar, pois jamais foram 

colonizados — são, por essência, contra-coloniais, formas autônomas de vida e pensamento. 

Ao tomarmos como referência as vivências do Coletivo Bordando Resistência, esse arcabouço 

se materializa na valorização da oralidade, da memória e dos afetos como formas legítimas de 

produção de conhecimento e como expressões de resistência ao apagamento. 

Nesse sentido, as narrativas orais, os registros de promoção artística das bordadeiras, a 

observação participante e os documentos produzidos pelo coletivo compõem uma cartografia 

simbólica que entrelaça resistência, ancestralidade e saberes comunitários. Inspiradas por 

autoras como Sueli Carneiro (2003), Bell Hooks (2019), Conceição Evaristo (2007), Nilma 

Lino Gomes (2017) e pelo pensador quilombola Nego Bispo (2021), a análise propõe deslocar 

o eixo do saber acadêmico hegemônico, reconhecendo o corpo, a experiência e a memória 

como arquivos vivos da história. O bordado, enquanto gesto cotidiano e ancestral, torna-se 

também uma escrita de si, uma pedagogia insurgente que afirma: insistir como pressuposto de 

não se intimar “ir com medo mesmo”. Como já indicava Bell Hooks (2013), ensinar a partir 

da margem é também criar espaços de liberdade para construir novas formas de existência. 

Para Sueli Carneiro (2011), resistir é também ressignificar a presença das mulheres negras nos 

espaços sociais, através do enfrentamento ao racismo e ao sexismo institucionalizados. 

Mais do que um ofício, o bordado tornou-se para essas mulheres uma ferramenta de 

emancipação e autoconhecimento. Ao manusear agulhas e fios, elas bordam suas trajetórias, 

resgatam memórias ancestrais e reafirmam identidades culturais muitas vezes invisibilizadas. 

Como afirma Conceição Evaristo (2021), “nossos passos vêm de longe” – e cada ponto 

bordado pelo coletivo é também uma escrita de si, uma forma de resistência e reinscrição de 

memórias silenciadas. Em diálogo com a afirmação de um coletivo de bordado que diz: 

“Antes da escrita, existia a linha”, compreende-se que, em diversas culturas, como a egípcia e 

a andina, o bordado foi — e ainda é — forma legítima de registro, comunicação e saber 

(Clube da Lau, 2025). Assim, o bordado, transmitido entre gerações, carrega narrativas, 

resistências e sonhos, tornando-se um instrumento potente de expressão e conscientização. Ao 

transformar linhas e tecidos em enunciados políticos e pedagógicos, as bordadeiras constroem 

uma cartografia simbólica de suas memórias, entrelaçando histórias pessoais com a luta 

REVISTA NZINGA, FOZ DO IGUAÇU, V.1, N.1.        

61 



 
coletiva por reconhecimento, justiça e permanência nos territórios tradicionais. O bordado 

deixa de ser apenas uma técnica artesanal e passa a ser um gesto de emancipação, uma 

narrativa contra-hegemônica que transforma o silêncio em voz e o invisível em presença. 

A atuação do coletivo se materializa em feiras, formações e exposições que se tornam, 

também, espaços de mobilização política, partilha de saberes e valorização da memória 

ancestral. Entre as ações destacam-se: a Oficina “Bordando Aprendizagens” no CONEDU 

2024; oficinas de bordado em escolas, centros culturais e eventos comunitários; e a exibição 

do documentário produzido e apresentado na Mostra Cultural “Tradição, Inovação e 

Bordado”, em 2024, que narra a história e a importância do coletivo na preservação da cultura 

quilombola de Alto Alegre. Participaram ainda de ações como Linhas do Mar (2020), Gotas 

de Esperança (2020 – ação solidária para Brumadinho), Movimento Mil Agulhas (2021), 

Maria, Mãe do Povo (2022), Mulheres Juntas Mudam o Mundo (2022) e Bandeira do Ceará – 

Lula (2023). Também protagonizaram exposições como “Porque Cazuza resistiu, resistimos 

também” (2018), “De olho d’água a Horizonte” (2022), “ANCESTRALIDADES – Uma 

viagem pela herança identitária e histórico-cultural” (2024) e “A saúde no Brasil tem cor?” 

(2025). 

Em 2025, o coletivo retornará ao CONEDU – Congresso Nacional de Educação, que 

ocorrerá entre os dias 03 e 05 de outubro na cidade de Olinda/PE, com o tema “Fazer 

educação a partir das margens: compromissos formativos”, promovendo três oficinas 

pedagógicas com foco na educação antirracista e nas relações étnico-raciais: 1. Assegurar o 

Colo: Bordando a Educação Antirracista na Primeira Infância; 2. Bordando Conhecimentos: 

Educação para as Relações Étnico-Raciais no Ensino Fundamental; 3. Mulheres Juntas 

Mudam o Mundo: Bordando Saúde, Raça e Gênero na Educação. Em cada uma delas, o 

bordado será utilizado como ferramenta pedagógica para refletir sobre diversidade 

étnico-racial, inclusão social, direitos humanos e fortalecimento das identidades. Celebrando a 

cultura quilombola, os saberes ancestrais e o direito ao pertencimento, cada fio bordado será 

um gesto de resistência, de memória e de esperança. 

As oficinas desenvolvidas – que unem técnica, reflexão e vivências compartilhadas – 

promovem diálogos sobre igualdade racial, gênero, pertencimento e enfrentamento às 

múltiplas formas de opressão. Ao refletirem sobre suas origens e os desafios que enfrentam, 

as participantes passam a reconhecer suas potências, compreendendo que sua arte e sua 

REVISTA NZINGA, FOZ DO IGUAÇU, V.1, N.1.        

62 



 
história são valiosas e transformadoras. Nesse processo, o educador assume um papel central 

como sujeito de mudança, rompendo com antigos modelos ideológicos baseados na 

reprodução de desigualdades e silenciamentos. A prática educativa no coletivo se alinha aos 

princípios de Paulo Freire (1997), ao propor uma educação como ato de liberdade, dialógica e 

politicamente engajada com os oprimidos, capaz de estimular a consciência crítica e fortalecer 

processos de emancipação individual e coletiva. 

 

Considerações finais 

Concluímos que a ação do coletivo é também um gesto poético-político de refundação 

da história a partir das margens, onde o corpo, o tecido e a memória se encontram para bordar 

futuros possíveis. O Coletivo Bordando Resistência é, acima de tudo, um movimento de 

resistência, pertencimento e empoderamento, onde cada ponto bordado não apenas conta uma 

história, mas também constrói um futuro de mais reconhecimento, autonomia e justiça social 

para as mulheres quilombolas. 

 

Referências 

BISPO DOS SANTOS, Antônio. Colonização, quilombos: modos e significações. Brasília: 
INCRA, 2015. 

CARNEIRO, Sueli. Enegrecer o feminismo: A situação da mulher negra na América Latina 
a partir de uma perspectiva de gênero. São Paulo: Geledés, 2011. 

CLUBE DA LAU. Antes da escrita, já existia linha. Instagram, 13 maio 2025. Disponível 
em: https://www.instagram.com/p/DJmWdMVxSOU/ Acesso em: 21 ago. 2025 

EVARISTO, Conceição. Escritos de uma vida. Rio de Janeiro: Malê, 2021. 

FREIRE, Paulo. Pedagogia da autonomia: Saberes necessários à prática educativa. Rio de 
Janeiro: Paz e Terra, 1997. 

GOMES, Nilma Lino. Educação para a igualdade racial: currículo, conhecimento e práticas 
pedagógicas. In: BRASIL. Ministério da Educação. Secretaria de Educação Continuada, 
Alfabetização e Diversidade (SECAD). Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação das 
Relações Étnico-Raciais. Brasília, DF: MEC/SECAD, 2004. 

REVISTA NZINGA, FOZ DO IGUAÇU, V.1, N.1.        

63 

https://www.instagram.com/p/DJmWdMVxSOU/


 
HOOKS, Bell. Ensinando a transgredir: A educação como prática da liberdade. São Paulo: 
WMF Martins Fontes, 2013. 

LUGONES, Maria. Colonialidade e gênero. Revista Estudos Feministas, 2007. 

SEGATO, Rita Laura. La guerra contra las mujeres. Madrid: Traficantes de sueños, 2016. 

REVISTA NZINGA, FOZ DO IGUAÇU, V.1, N.1.        

64 


