
 

História de Ruanda, Necropolítica e a Negação de Identidade do Povo Indígena Batwa. 

 

DOI: https://doi.org/10.5281/zenodo.17010793 

Talles do Nascimento Martins (Graduando em História/Unila) 

Email: talesmrtns76@outlook.com 

Lucas Scaravelli da Silva (Doutorando em Antropologia Social/USP) 

Email: scaravellidasilva@usp.br 

 

Resumo: O artigo analisa a etnização em Ruanda, cuja herança colonial segregou a população em tútsis, hutus e 
batwa, culminando no genocídio de 1994. Enquanto tútsis e hutus são constantemente lembrados, os batwa 
permanecem apagados e marginalizados, tanto nacional quanto internacionalmente, até os dias atuais. 
Metodologicamente, examina-se como a necropolítica persiste no período pós-colonial, tomando como 
referência a escritora ruandesa Scholastique Mukasonga, sobrevivente do genocídio de 1994. Em sua obra 
Baratas, Mukasonga denúncia a necropolítica, utilizando a escrita como meio de preservar memórias coletivas e 
resistir ao apagamento. O estudo conclui que a colonização não apenas impactou os batwa durante o genocídio, 
mas estruturou um processo contínuo de extermínio simbólico e material, negando-lhes reconhecimento e 
direitos territoriais no passado e no presente. A invisibilidade dos batwa evidencia como o projeto colonial 
permanece ativo, exigindo descolonização radical, o enfrentamento das mitologias étnicas e a reparação das 
vítimas, incluindo grupos sistematicamente silenciados. Assim, a justificativa do presente artigo consiste em 
discutir como a necropolítica permanece atuante na África pós-colonização, destacando a escrita de Mukasonga 
como denúncia e resistência, capaz de preservar, ainda que em pequenas ações, a memória de um grupo social. ​
Palavras-chave: Ruanda; Genocídio; Povos indígenas africanos; batwa. 

 

Introdução  

Uma das histórias contadas a partir da oralidade em Ruanda é a de como ocorreu a 

criação do país e sua etnicidade. Conforme Mamdani (2001), ela se desenvolveu a partir dos 

filhos de Kigwa, conhecido por sua linhagem de deuses/reis, que trouxe o fogo, o gado, a 

metalurgia, a caça, a marcenaria e a cerâmica ao povo. Eles eram chamados Gatwa (Batwa), 

Gahutu (Hutus) e Gatutsi (Tutsis). Em determinado momento, Gatutsi teve a ideia de que cada 

irmão pedisse um poder a Imana (Deus), o que lhes foi concedido: Gatutsi recebeu a realeza 

(líderes naturais e superiores); Gahutu ficou com a desobediência e o trabalho (inferiores aos 

tutsis, mas superiores aos batwa); e, por fim, Gatwa recebeu a gula (excluídos e próximos da 

não humanidade). Essa narrativa de origem foi preservada por meio da oralidade durante 

séculos, assim como em outros países africanos, cujos registros históricos se mantêm pela 

tradição oral. Entretanto, diante do colonialismo, tais povos foram considerados “sem 

história”. 

No contexto ruandês, a prática de categorizar e hierarquizar a oralidade, a 

demonização das práticas culturais e religiosas tradicionais e a exclusão de narrativas locais 

REVISTA NZINGA, FOZ DO IGUAÇU, V.1, N.1.   

95 

https://doi.org/10.5281/zenodo.17010793
mailto:talesmrtns76@outlook.com
mailto:scaravellidasilva@usp.br


 
da história oficial configuram formas de violência epistêmica. Esse processo, análogo ao que 

se observa em outras realidades, como no Brasil com a marginalização de figuras como 

Zumbi dos Palmares, Dandara e Luís Gama, bem como com a criminalização da capoeira e do 

samba, representa um epistemicídio. Trata-se da destruição sistemática dos saberes de um 

grupo social, impondo uma única visão de mundo como superior e válida, o que, em Ruanda, 

contribuiu para a desumanização de grupos e para a legitimação da violência. Ferramenta de 

opressão social, 

 
[...] se constituiu e se constitui num dos instrumentos mais eficazes e duradouros da 
dominação étnica/racial, pela negação que empreende da legitimidade das formas de 
conhecimento, do conhecimento produzido pelos grupos dominados e, 
consequentemente, de seus membros enquanto sujeitos de conhecimento (Carneiro, 
2005, p.96). 

 

Outro conceito central para compreender a experiência dos batwa é a necropolítica, 

que, de acordo com Mbembe (2018), é a expressão máxima da soberania colonial, na qual um 

grupo de pessoas detém o direito de decidir sobre a vida e, sobretudo, sobre a morte dos 

considerados indesejados, seja por meio de guerras, controle de recursos, exclusão social ou 

violência estrutural. Para Mbembe (2018), as terras coloniais eram vistas como locais de 

animais, o que incluía, na visão eurocêntrica, os povos negros. Nessa lógica, a cor da pele era 

o marcador que diferenciava os humanos dos animais, já que os africanos eram considerados 

em “estado de natureza” e sem conhecimento para serem tratados como cidadãos. 

Sob a justificativa de “civilizar” povos tidos como selvagens, o poder colonial em 

Ruanda instituiu um estado de exceção. Essa lógica, descrita por Mbembe (2018), legitimava 

tortura, escravidão e morte como ferramentas morais e justas para lidar com aqueles que eram 

desumanizados. No entanto, como alerta Agamben (1995), o perigo desse regime é que ele 

deixa de ser temporário, transformando-se em uma forma permanente de dominação. 

A autodefinição como povo indígena africano ainda está em construção, sem consenso 

mundial. Contudo, as próprias populações africanas que se autodenominam indígenas 

compartilham características comuns, como culturas e modos de vida distintos dos grupos 

dominantes. No caso específico dos batwa, sua identidade se constrói em oposição a hutus e 

tutsis. Além disso, suas culturas e modos de vida estão ameaçados por violências que podem 

96 



 
levar ao genocídio e à extinção (Comissão Africana Dos Direitos Humanos E Dos Povos, 

2007). 

De acordo com a Comissão Africana (2007), os batwa e outras populações se 

identificam como povos e comunidades indígenas a partir da concepção de que possuem 

formas próprias de organização econômica — como caçadores-coletores, criadores de gado e 

agricultores —, mas foram privados do direito de existir em seus territórios tradicionais e de 

usufruir dos bens naturais ali presentes. 

Este artigo adota uma abordagem qualitativa e interdisciplinar, articulando 

perspectivas da História, Antropologia, Estudos Pós-Coloniais e Decoloniais e Direitos 

Humanos. A metodologia baseia-se em uma análise crítica de fontes documentais e 

bibliográficas, com o objetivo de compreender as estruturas de poder colonial e pós-colonial 

que perpetuam a exclusão e a negação identitária do povo Batwa. 

A pesquisa apoia-se em uma extensiva revisão de literatura acadêmica, incluindo obras 

de teóricos fundamentais como Achille Mbembe (necropolítica), Frantz Fanon (colonialismo), 

Sueli Carneiro (epistemicídio) e Scholastique Mukasonga (literatura testemunhal). Além 

disso, analisa documentos históricos e relatórios institucionais publicados pela Comissão 

Africana dos Direitos Humanos e dos Povos (2007) e pela Organização das Nações Unidas 

(1948), bem como fontes primárias, como relatos etnográficos e registros coloniais. 

Utiliza-se a análise de conteúdo e discurso para examinar criticamente as narrativas 

históricas e as representações identitárias construídas durante e após o período colonial, 

identificando mecanismos de violência epistêmica e epistemicídio na negação da história e 

cultura Batwa. A obra Baratas, de Scholastique Mukasonga, é analisada como forma de 

resistência narrativa e denúncia da necropolítica. 

Adota-se uma perspectiva decolonial para questionar visões eurocêntricas e destacar a 

agência e a resistência dos povos indígenas, incluindo uma comparação com contextos de 

opressão similares, como o dos povos indígenas no Brasil, para evidenciar padrões globais de 

colonialidade. O recorte temporal abrange do século XIX (colonização) ao século XXI 

(pós-genocídio e contemporaneidade), com foco espacial em Ruanda e extensão analítica para 

Uganda e República Democrática do Congo (RDC). 

O objetivo metodológico central é demonstrar como a escrita e a memória funcionam 

como ferramentas de resistência à necropolítica e ao apagamento histórico, propondo uma 

97 



 
releitura descolonial da história de Ruanda. Entre as limitações metodológicas, destaca-se a 

dependência de fontes secundárias e relatos externos devido à escassez de produção autóctone 

direta sobre os Batwa, bem como a dificuldade de acesso a documentos oficiais e arquivos 

ruandeses específicos sobre o período pós-1994. 

Em conclusão, a metodologia empregada permite uma análise robusta e crítica das 

dinâmicas de poder que perpetuam a invisibilidade e a opressão do povo Batwa, articulando 

história, teoria política e voz literária como instrumentos de denúncia e ressignificação da 

memória. 

 

Batwa, Necropolítica e a Negação de Identidade 

Os Batwa se identificam como um povo indígena africano, um grupo cuja principal 

atividade econômica é a caça e a coleta. Fortemente ligados às florestas e ao cultivo 

sustentável, seus principais conflitos estão relacionados à recuperação de suas terras 

ancestrais em Ruanda, Uganda, Burundi e República Democrática do Congo. Essa identidade 

rompe com a definição colonial de "indígena africano", que via esses povos como locais, 

subdesenvolvidos e inferiores, e posteriormente como descendentes de vítimas do processo de 

colonização (Comissão Africana dos Direitos Humanos e dos Povos, 2007). 

Além disso, outro ponto importante para a autodefinição indígena na África 

contemporânea é fazer parte de uma identificação internacional enquanto população indígena 

que luta por sua sobrevivência e melhores condições de vida, visto que foi excluída de forma 

preconceituosa, inferiorizada e ridicularizada por seu modo de existir. As populações 

indígenas na África são determinadas por quatro fatores: autodeclaração indígena, exclusão 

social, preconceito por pertencer a um determinado grupo e ter uma cultura diferente da 

maioria local (Comissão Africana dos Direitos Humanos e dos Povos, 2007). 

A identidade étnico-racial, segundo Cida Bento (2022), pode ser compreendida a partir 

da relação de representatividade; ela se constrói materialmente em decorrência do contexto 

social das pessoas, no qual a construção da identidade se dá em relação de oposição ao outro. 

É o caso da branquitude, vista, pelo pacto narcísico da branquitude, como a criação de um 

grupo social em oposição aos outros: negros, indígenas e asiáticos. 

98 



 
Para compreender a atual situação dos Batwa, é necessário entender as nuances do 

período colonial do século XIX e como essa população africana foi vista pelo colonizador por 

meio do racismo científico, parte imprescindível da estrutura do sistema econômico 

capitalista, violento e europeu sobre os sistemas não europeus. Essa expansão europeia foi, 

em primeira instância, uma busca por mão de obra e a exploração de terras e recursos naturais 

para a manutenção do sistema capitalista (Fanon, 1969). 

A colonização foi um processo histórico que influenciou fortemente todos os países 

colonizados na América, Ásia e África, como pode ser observado no processo de partilha da 

África para fins de exploração de riquezas. No caso de Ruanda, observa-se desde a primeira 

colonização, alemã (pós-1890), e a segunda, belga (pós-1919), uma aplicação de hierarquia 

social a partir de teorias alimentadas pelo racismo científico, assim como em todos os locais 

que tiveram presença colonial europeia (Souza, 2018). 

A Conferência de Berlim (1884-1885) foi um marco central no processo de dominação 

europeia sobre a África, pois estabeleceu normas de ocupação territorial e oficializou a 

partilha do continente entre as potências. Segundo Pinsky e Pinsky (2020), esse encontro 

internacional consolidou o princípio da ocupação efetiva, obrigando cada potência a manter 

presença administrativa e militar para garantir a posse de colônias. Ao mesmo tempo, a 

conferência promoveu a criação de fronteiras arbitrárias, que desconsideravam totalmente a 

diversidade cultural e étnica dos povos africanos. 

Essas medidas tiveram efeitos diretos sobre Ruanda, que foi entregue inicialmente à 

Alemanha e, após a Primeira Guerra Mundial, à Bélgica. Como observa Souza (2018), ambas 

as administrações aplicaram políticas baseadas no racismo científico, hierarquizando hutus, 

tutsis e twas de acordo com critérios físicos e raciais. Batista (2009) complementa que a 

colonização belga radicalizou esse processo ao introduzir carteiras de identidade étnica, 

fixando categorias sociais antes mais flexíveis e alimentando antagonismos. Assim, o que 

começou como uma reorganização territorial em Berlim desdobrou-se em políticas de 

exclusão e desigualdade concretas no cotidiano ruandês. 

Desse modo, é possível afirmar que o genocídio de 1994 não foi um fenômeno isolado 

ou exclusivamente interno, mas resultado de uma longa trajetória histórica. Conforme 

destacam Pinsky e Pinsky (2020), a partilha da África desestruturou organizações locais e 

impôs divisões artificiais, processo que, em Ruanda, se intensificou pela manipulação das 

99 



 
identidades étnicas promovida por colonizadores alemães e belgas. Portanto, a análise 

integrada de Souza (2018), Batista (2009) e Pinsky e Pinsky (2020) permite compreender 

como a ingerência colonial europeia plantou as bases estruturais para os conflitos que 

culminaram na violência extrema do final do século XX. 

A região de Ruanda, localizada nas imediações do Grande Vale do Rift e dos Grandes 

Lagos da África Oriental, foi historicamente habitada por populações de língua e cultura 

bantu, identificadas coletiva e posteriormente como hutus, tútsis e batwa. Os batwa foram 

descritos como um povo "pigmeu", termo que os próprios batwa entendem como uma 

designação preconceituosa utilizada pelos primeiros europeus que tiveram contato com eles 

(Roger, 1993). 

O termo "pigmeu" é um conceito racista que surgiu da antropologia não como um tipo 

racial exclusivo, mas como uma categoria antropológica baseada na estatura, aplicando-se a 

populações cuja média de altura masculina é inferior a 150 cm. Utilizou-se o conceito 

unificador de "Twides" para abranger todos os grupos de baixa estatura, o que inclui os batwa, 

distinguindo-os de outros povos africanos. Fisicamente, os Twides caracterizam-se pela baixa 

estatura, proporções corporais singulares (como cabeça grande e membros desproporcionais), 

pele de cor amarelo-clara e traços faciais distintos, como o nariz extremamente largo e a 

abundante pilosidade corporal (Gusinde, 1955). 

Culturalmente, são apresentados como caçadores-coletores nômades, com uma 

economia extrativa totalmente dependente do ambiente hostil da floresta, o que resulta em 

uma tecnologia material simples, sem cerâmica ou pedra polida, e habitações temporárias. 

Socialmente, organizam-se em clãs familiares, com a monogamia sendo a regra e sem uma 

estrutura de poder centralizada ou estratificação social. Apesar da simplicidade material, 

Gusinde (1955) destaca que possuem uma rica vida espiritual, com crenças em um Ser 

Supremo, e uma complexa organização familiar na qual a mulher detém considerável 

prestígio, demonstrando uma sofisticada adaptação cultural e social ao seu meio. 

Uma das principais formas de divisão exercida pelos colonizadores em Ruanda foi a 

etnicização. A administração colonial belga implementou a etnicização como principal 

estratégia de divisão, transformando grupos sociais em etnias rivais. Segundo Mukasonga 

(2020), essa política se manifestou através da concessão de privilégios aos tútsis e da 

imposição de uma hierarquia estética e funcional: os tútsis (pastores) foram definidos como o 

100 



 
padrão de beleza e poder; os hutus (lavradores) foram racialmente subordinados; e os batwa 

(povo da floresta) foram estigmatizados como inferiores e inúteis. 

Para Fanon (2010), o contexto colonial é um sistema que utiliza como ferramenta de 

dominação a lógica de “dividir para conquistar” em todos os locais que alcança, 

reinterpretando e potencializando hierarquias étnico-raciais já existentes, colocando como 

ponto de divisão o sentimento de pertencimento a um grupo étnico, como no caso dos batwa. 

A administração colonial belga desempenhou um papel crucial na exacerbação das 

tensões étnicas em Ruanda. A partir de 1933, implementou uma política que formalizava a 

afiliação étnica de cada indivíduo em documentos de identidade. Conforme Akodjenou 

(1995), essa medida não apenas reconheceu, mas também reforçou um sistema de estrutura 

social que, antes, era mais fluido, ampliando significativamente a segregação interna na 

sociedade ruandesa. Essa categorização rígida transformou identidades sociais em categorias 

raciais fixas, com os tutsis sendo favorecidos em detrimento dos hutus e twas, o que gerou 

ressentimento e aprofundou as divisões. 

Esta prática de racialização pode ser observada com a ferramenta de categorização 

criada em 1930 pelos belgas, que emitiram documentos contendo a classificação étnica das 

pessoas, os quais posteriormente seriam utilizados para identificar quem seria morto – se 

portassem a carteira que os identificava como tútsis. Anteriormente à colonização, hutus, 

tútsis e batwa já tinham classificações sociais diferentes, tomando como referência o trabalho 

desenvolvido e a posição social, e não necessariamente questões raciais ou étnicas (Rusagara, 

2009). 

A obrigatoriedade da carteira de identidade étnica teve consequências profundas e 

duradouras. Ela serviu como uma ferramenta para discriminação e perseguição, facilitando a 

identificação e o targeting de grupos específicos durante períodos de conflito. A Frente 

Patriótica Ruandesa (RPF), composta majoritariamente por tutsis exilados, reconheceu o 

papel nefasto desse documento na perpetuação da perseguição étnica. Entre suas exigências 

para o retorno ao país e o fim da perseguição, estava a abolição da obrigatoriedade das 

carteiras de identidade étnicas (Paula, 2011). Essa demanda sublinha o reconhecimento de que 

a formalização da identidade étnica em documentos oficiais foi um pilar da estrutura 

discriminatória que levou à violência. 

101 



 
O legado da carteira de identidade étnica em Ruanda é um lembrete sombrio do poder 

das classificações impostas e da instrumentalização da identidade para fins políticos. A 

abolição desses documentos após o genocídio foi um passo crucial na tentativa de reconstruir 

uma sociedade mais unida e igualitária, embora os desafios da reconciliação e da superação 

das divisões históricas persistam. A experiência ruandesa serve como um estudo de caso 

contundente sobre como a burocratização da etnicidade pode ter consequências catastróficas, 

transformando diferenças culturais em marcadores de exclusão e violência. 

Para Fructuozo (2020), o apagamento dos batwa enquanto povo ruandês também pode 

ser observado nos estudos sobre o genocídio de Ruanda de 1994, quando raramente são 

citados como vítimas do genocídio, colocando-se somente a ênfase nos povos hutus e tútsis, 

que foram majoritariamente impactados, mas não os únicos. O Genocídio de Ruanda, 

ocorrido em 1994, representa um dos capítulos mais sombrios da história moderna, cujas 

raízes estão profundamente ligadas às políticas coloniais europeias. Segundo Neto (2023), as 

distinções entre hutus e tútsis, que antes da colonização se baseavam em atividades 

agropastoris, foram transformadas em rígidas classificações étnicas pelos colonizadores 

alemães e, posteriormente, belgas. 

A administração belga, em particular, utilizou critérios pseudocientíficos, como 

medições cranianas, para solidificar uma hierarquia racial, elevando a minoria tútsi a uma 

posição de elite e relegando a maioria hutu a uma condição subalterna. Essa divisão foi 

institucionalizada com a criação de carteiras de identidade étnica em 1933, o que acentuou as 

tensões e preparou o terreno para o conflito (Neto, 2023). 

Após a independência, a inversão de poder e décadas de ressentimento culminaram no 

massacre que se seguiu ao assassinato do presidente hutu Juvénal Habyarimana em abril de 

1994. Durante cem dias, mais de um milhão de pessoas foram mortas. Neto (2023) destaca a 

relutância da comunidade internacional em intervir e até mesmo em nomear o evento como 

"genocídio", uma hesitação que teve consequências devastadoras. O evento serve como um 

trágico lembrete de como classificações arbitrárias e a manipulação de identidades podem 

levar a violências de proporções catastróficas. 

Segundo a Comissão Africana dos Direitos Humanos e dos Povos (2007), o povo 

indígena batwa se compreende como uma população ameaçada, pois tem uma 

cosmopercepção diferente da maioria dos ruandeses, hutus e tútsis, e representam somente 1% 

102 



 
da população hoje em dia. Conforme aponta Sueli Carneiro (2005) ao discutir a condição do 

negro no Brasil, povos colonizados e excluídos sofrem um processo de epistemicídio. Este é 

precisamente o caso dos Batwa, cujo sistema de saberes, tradições e identidade foi 

sistematicamente apagado e deslegitimado pela estrutura colonial e pós-colonial em Ruanda, 

 
Para nós, porém, o epistemicídio é, para além da anulação e desqualificação 
do conhecimento dos povos subjugados, um processo persistente de 
produção da indigência cultural pela negação ao acesso a educação, 
sobretudo de qualidade; pela produção da inferiorização intelectual; pelos 
diferentes mecanismos de deslegitimação do negro como portador e 
produtor de conhecimento e de rebaixamento da capacidade cognitiva pela 
carência material e/ou pelo comprometimento da auto-estima pelos 
processos de discriminação correntes no processo educativo. Isto porque 
não é possível desqualificar as formas de conhecimento dos povos 
dominados sem desqualiicá-los também, individual e coletivamente, como 
sujeitos cognoscentes. E, ao fazê-lo, destitui-lhe a razão, a condição para 
alcançar o conhecimento “legítimo” ou legitimado. Por isso o epistemicídio 
fere de morte a racionalidade do subjugado ou a sequestra, mutila a 
capacidade de aprender etc (Carneiro, 2005, p.97). 

 

Ainda podem ser traçados pontos de semelhança entre o contexto batwa, enquanto 

indígenas africanos, e o dos indígenas brasileiros, como cita Ailton Krenak em seu 

pronunciamento durante a Assembleia Constituinte de 1987, registrado no documentário 

“Índio Cidadão?” (2014), expondo como o movimento indígena brasileiro é visto e tratado no 

país. Ambos os grupos, Krenak e os batwa, buscam que sua forma de existir no mundo seja 

respeitada, o que inclui sua tradição oral e cultural, que tem como fundamentos centrais de 

existência estarem em harmonia com a natureza, preservando os animais (o que inclui os seres 

humanos) e plantas, e que por isto são violentados por buscarem preservar o planeta. 

Os batwa, para além de sofrerem o epistemicídio, são uma população que, como os 

tútsis e hutus, sofreu com o genocídio de 1994 – sendo genocídio compreendido conforme a 

Organização das Nações Unidas (1948) na Convenção para a Prevenção e Repressão do 

Crime de Genocídio, como “[...] qualquer um dos atos cometidos com a intenção de destruir, 

no todo ou em parte, um grupo nacional, étnico, racial ou religioso”. Neste período, mais de 

10 mil batwa morreram, e mais de 8 mil se refugiaram em outros países, restando entre 10 e 

20 mil batwa somente em Ruanda após o genocídio (Lewis, 2006). 

Ainda para Lewis (2006), os mortos entre os batwa eram em sua maioria compostos de 

homens e crianças. As mulheres foram quem mais sobreviveram e tiveram o fardo de 

103 



 
reconstruir a comunidade batwa e cuidar das crianças, mesmo estando fragilizadas pela 

guerra, sem ter tempo para o luto por seus mortos e pelas violências sofridas. 

Os genocídios e epistemicídios acontecidos na África e na América, além de terem a 

participação dos estados europeus, obtiveram o apoio da Igreja Católica que, como foi o caso 

de Ruanda, a fim de atrair mais fiéis, realizou o envio de missionários para catequizar o 

máximo possível de ruandeses. Ou seja, em alguma medida, pode ser compreendida como 

cúmplice das atrocidades feitas contra essas pessoas (Silveira e Amorim, 2020). 

Para Rogers e Guimarães (2017), os batwa são vítimas do capitalismo atual, como foi 

o caso do genocídio de quase 70 mil batwa que foram torturados e mortos no nordeste da 

República Democrática do Congo, incluindo homens, mulheres e crianças. Estima-se que 

entre setembro de 2016 e setembro de 2017, 1200 batwa foram mortos. A exclusão e a 

violência estão presentes na vida batwa desde o período colonial, mas se intensificam com o 

avanço do capitalismo em suas florestas ancestrais. Suas terras, que foram bem preservadas 

por muito tempo, abrigam bens de alto valor para o mercado extrativista, como madeira de 

árvores centenárias e recursos minerais – diamantes e o coltã, que possuem extrema 

relevância por serem utilizados na produção de produtos eletrônicos (Rogers e Guimarães, 

2017). 

 

A Situação dos Povos Twa em Ruanda, Uganda e República Democrática do Congo 

(RDC) 

A autoafirmação dos Batwawa é a de que são ruandeses, mas, acima de tudo, de que 

estavam presentes na região antes da imposição das atuais divisões, reivindicando, portanto, 

seu reconhecimento como habitantes originários da região dos Grandes Lagos na África 

Central, principalmente de Ruanda, Uganda e República Democrática do Congo (RDC). 

Historicamente caçadores-coletores e habitantes das florestas, os Twa têm enfrentado séculos 

de marginalização, discriminação e deslocamento forçado. 

Essa marginalização foi profundamente agravada por eventos históricos como a 

Partilha da África, formalizada na Conferência de Berlim (1884-1885), que redesenhou as 

fronteiras do continente sem considerar a distribuição das etnias, as culturas locais ou a 

geografia pré-existente. A influência da Igreja, por meio de bulas papais, também contribuiu 

104 



 
para legitimar a dominação europeia, ao definir quem detinha o 'direito' sobre as terras 

africanas e seus povos. 

Em Ruanda, os Batwa, embora constituam o terceiro grupo étnico principal ao lado 

dos Hutus e Tutsis, têm sido historicamente marginalizados e oprimidos. O artigo de Meyer 

(2020) destaca que, apesar de serem os habitantes originais da região dos Grandes Lagos 

Africanos, os Batwa foram subordinados pelos Hutus e Tutsis desde os primeiros contatos, 

por volta de 1100 d.C. (Meyer, 2020). Essa subordinação foi mantida ininterruptamente 

durante os períodos pré-colonial, colonial e pós-colonial (Meyer, 2020). 

A percepção dos Batwa como inferiores é profundamente enraizada na sociedade 

ruandesa, inclusive em mitos de criação que os retratam como "palhaços e escravos" (Meyer, 

2020). Durante a colonização europeia, essa visão preconceituosa foi reforçada e 

"cientificamente" validada, com os Batwa sendo classificados como o grupo racial "menos 

evoluído" e estereotipados como "selvagens, sujos e desonestos" (Meyer, 2020). 

Após a independência de Ruanda, a situação dos Batwa não melhorou. Eles foram 

sistematicamente ignorados nas políticas de redistribuição de terras e, embora houvesse 

promessas de inclusão no mercado de trabalho, tais oportunidades raramente se 

concretizavam para o grupo (Meyer, 2020). O artigo ressalta que, em 1993, os Bawa 

enfrentavam "apropriação de terras; abuso físico e verbal; negação de acesso a recursos locais 

vitais como terra, argila e água; negação de acesso efetivo à educação, saúde e reparação 

legal" (Meyer, 2020, p. 7). Durante o genocídio de 1994, muitos Batwa foram alvos e mortos 

por extremistas Hutus, e seu sofrimento foi amplamente ignorado na narrativa oficial 

pós-genocídio (Meyer, 2020). 

Em Uganda, os Batwa, um grupo indígena minoritário, têm uma história marcada por 

deslocamentos significativos. O estudo de Turk (2022) foca nos Batwa do distrito de 

Bundibugyo, que foram deslocados da floresta do Parque Nacional de Semuliki para dar lugar 

ao desenvolvimento da indústria do turismo (Turk, 2022). O governo ugandense não se 

envolveu em um processo de realocação adequado dos Batwa após o estabelecimento do 

parque no início dos anos 1990 (Turk, 2022). 

Tradicionalmente caçadores-coletores, os Batwa dependiam integralmente da floresta 

para sua subsistência, onde encontravam alimentos, medicamentos e matéria-prima para 

ferramentas. A floresta era parte integrante de sua identidade cultural e bem-estar espiritual 

105 



 
(Turk, 2022). A criação de parques nacionais, como Bwindi Impenetrable e Mgahinga, para a 

conservação da vida selvagem (especialmente dos gorilas-da-montanha), resultou na expulsão 

dos Batwa de suas terras ancestrais sem compensação adequada, transformando-os em 

"refugiados da conservação" (Meyer, 2020; Turk, 2022). 

Essa mudança forçada para um ambiente não florestal resultou em pobreza extrema e 

na falta de acesso a serviços básicos, como saneamento adequado, educação e saúde. O artigo 

de Turk (2022) aponta que, em 2017, aproximadamente 160 membros Batwa viviam em 

Ntandi, Bundibugyo, em edificações semipermanentes e sem saneamento adequado (Turk, 

2022). A marginalização dos Batwa em Uganda é acentuada pela falta de documentação e 

pesquisa sobre suas comunidades, especialmente em regiões periféricas como Bundibugyo 

(Turk, 2022). A constituição ugandense, em teoria, prioriza os interesses das minorias, mas a 

implementação dessas políticas para os Batwa tem sido ineficaz, perpetuando desafios 

contínuos e exigindo iniciativas de desenvolvimento mais direcionadas e equitativas (Turk, 

2022). 

Na República Democrática do Congo (RDC), a situação dos Bawa é marcada por uma 

"crise silenciosa" de violência interétnica e deslocamento, conforme detalhado por Groleau 

(2017). O conflito na província de Tanganyika, entre os grupos étnicos Bantus e Batwa, 

resultou em deslocamentos massivos e violência generalizada. Em 2016, a RDC superou a 

Síria em números de novos deslocamentos internos relacionados a conflitos, com 920.000 

novos deslocados, incluindo Bantus e Batwa (Groleau, 2017, p. 1). 

Historicamente, os Batwa são considerados os primeiros habitantes da RDC, vivendo 

como caçadores-coletores nômades. No entanto, a migração das tribos Bantu, que dependiam 

da agricultura, para a Bacia do Rio Congo, resultou no deslocamento progressivo dos Batwa 

para áreas florestais cada vez mais remotas (Groleau, 2017, p. 5). Os Bantus exerceram 

controle sobre a terra e estabeleceram estruturas de poder tribal hierarquizadas que excluíam 

os Batwa, o que explica a ausência histórica de representantes Batwa em posições de poder 

em Tanganyika (Groleau, 2017, p. 5). 

Durante os períodos colonial e pós-independência, o desmatamento para extração de 

madeira, agricultura, pecuária e mineração, somado à criação de parques nacionais, forçou os 

Batwa a sair das florestas, acelerando sua sedentarização e marginalização (Groleau, 2017, p. 

6). A falta de reconhecimento oficial das aldeias Batwa e de suas lideranças tradicionais 

106 



 
contribui para sua invisibilidade política e tem sido um fator gerador de conflitos e violência 

(Groleau, 2017, p. 5). A crise na RDC é agravada pela instabilidade política crônica, 

ineficácia governamental e falta de Estado de direito, fatores que impactam 

desproporcionalmente as comunidades Batwa, já extremamente vulneráveis (Groleau, 2017, 

p. 3). 

 

Diálogo entre as Opressões: Batwa e Tutsis à Luz de Baratas de Scholastique 

Mukasonga 

Em Baratas (2020), Scholastique Mukasonga constrói uma narrativa pungente sobre a 

perseguição aos Tútsis em Ruanda, mas sua obra também oferece uma janela para 

compreender as camadas sobrepostas de opressão que atingem os Batwa — grupo indígena 

ainda mais invisibilizado. Através de sua escrita, Mukasonga não apenas denuncia o 

genocídio contra os Tútsis, mas expõe diretamente a hierarquia étnica colonial que 

marginalizou múltiplos grupos, incluindo os Batwa, que foram reduzidos à condição de 

"não-humanos" ou "subalternos absolutos". 

Enquanto os Tútsis foram alvo de uma violência explícita e sistemática — 

transformados em "baratas" (inyenzi) pela propaganda genocida —, os Batwa enfrentaram um 

apagamento mais silencioso, porém igualmente devastador. Mukasonga descreve a 

desumanização dos Tútsis como uma estratégia política para justificar seu extermínio, mas 

essa mesma lógica de inferiorização foi aplicada aos Batwa desde os primórdios da 

colonização. Se os Tútsis eram vistos como "inimigos a serem eliminados", os Batwa eram 

tratados como "inexistentes" — excluídos até mesmo das narrativas de conflito e 

sobrevivência.  

Baratas era o termo que chave da propaganda genocida, como pode ser observada em 

"Os militares do acampamento de Gako estavam lá para nos lembrar, constantemente, quem 

éramos: serpentes, inyenzis, baratas que não tinham nada de humano, que um dia deveriam 

ser exterminadas" (Mukasonga, 2020, p. 39). 

A autora ruandesa relata como a identidade Tútsi foi instrumentalizada pelos 

colonizadores belgas, que os colocaram no topo de uma hierarquia étnica artificial, apenas 

para depois os abandonarem à perseguição dos Hutus. No entanto, os Batwa sequer foram 

107 



 
incluídos nessa hierarquia: foram relegados à invisibilidade, considerados "pré-humanos" ou 

"resquícios de um passado primitivo". Enquanto os Tútsis eram perseguidos por serem 

"superiores" (segundo a lógica colonial), os Batwa eram ignorados por serem "inferiores" até 

mesmo entre os oprimidos. 

Mukasonga escreve para não esquecer — para resgatar a memória de sua família e de 

seu povo Tútsi, assim como ato de resistência contra esse apagamento: "E sou a única a 

possuir essa lembrança. É por isso que escrevo estas linhas" (Mukasonga, 2020, p. 12). Mas 

sua luta pela memória ecoa a dos Batwa, que também buscam reconhecimento e reparação. Se 

a necropolítica decidiu quem merecia viver ou morrer em Ruanda, os Batwa foram colocados 

à margem dessa decisão — como se sua existência não importasse nem para viver, nem para 

morrer. A autora ruandesa também ilustra a tentativa de obliteração da memória e da 

existência Tútsi, o que ecoa o destino Batwa: "Hoje em dia, não existe mais nada. Os 

assassinos destruíram a casa até não sobrar qualquer vestígio. A brousse recobriu tudo. É 

como se não tivéssemos existido jamais" (Mukasonga, 2020, p. 29). 

O genocídio de 1994 tornou visível a violência contra os Tútsis, mas o silêncio em 

torno dos Batwa revela como o epistemicídio continua a operar: suas mortes não foram 

contadas, suas histórias não foram narradas, sua humanidade não foi reconhecida. 

Mukasonga, ao dar voz aos seus, inadvertidamente nos convida a perguntar: quem dará voz 

aos Batwa? 

Em Baratas, a metáfora do inseto indesejado serve para descrever os Tútsis, mas 

também poderia ser aplicada aos Batwa — não como "baratas", mas como "fantasmas": 

presentes, porém não vistos; lembrados, porém não nomeados. A obra de Mukasonga thus 

becomes a bridge between two struggles: a luta contra o extermínio físico (Tútsis) e a luta 

contra o apagamento simbólico (Batwa). 

Ambos os grupos são vítimas do mesmo projeto colonial de fragmentação e 

hierarquização, e ambos desafiam a mesma pergunta: como resistir quando até sua 

humanidade é negada? Para os Tutsis, a resposta veio através da memória e da literatura 

testemunhal. Para os Batwa, a luta contínua — não apenas por território ou recursos, mas pelo 

direito de serem lembrados como sujeitos de sua própria história. 

A deportação forçada e a humilhação pública dos tútsis descritas por Mukasonga 

também refletem mecanismos de controle racial que atingiram ambos os grupos: "Os 

108 



 
caminhões arrancaram. À beira da estrada havia uma multidão para assistir à passagem do 

comboio. As pessoas gritavam: ‘Olhe os tutsis indo embora’, e cuspiam em nossa direção, 

brandindo seus facões" (Mukasonga, 2020, p. 11). Esse cenário de terror público era 

igualmente vivido pelos Batwa, muitas vezes expulsos de suas terras sem qualquer cerimônia 

de "despedida", pois sua partida era considerada irrelevante. Mukasonga não fala pelos 

Batwa, mas sua obra nos ensina que a necropolítica só pode ser enfrentada quando todas as 

vítimas forem visibilizadas — quando nenhum povo for reduzido a inseto ou fantasma. 

 

Considerações finais 

A análise da história de Ruanda e da experiência do povo Batwa evidencia como as 

estruturas coloniais, fundamentadas no racismo científico e legitimadas por teorias 

eurocêntricas, deixaram marcas profundas na organização social e política do país. A 

Conferência de Berlim (1884-1885) não apenas formalizou a partilha da África, como 

também impôs fronteiras artificiais e consolidou práticas de dominação que desconsideraram 

as formas próprias de organização dos povos africanos. No caso específico de Ruanda, tais 

práticas resultaram na institucionalização de hierarquias étnicas rígidas, que mais tarde se 

converteram em instrumentos de violência extrema, como o genocídio de 1994. 

Além disso, a situação dos Batwa, constantemente invisibilizados nas narrativas 

oficiais, demonstra que os efeitos do colonialismo se expressam tanto na materialidade da 

violência física quanto na violência epistêmica, que nega a legitimidade de saberes e modos 

de vida distintos. Essa marginalização, como demonstram Carneiro (2005) e Mbembe (2018), 

integra processos de epistemicídio e necropolítica, que naturalizam a exclusão, a precarização 

da vida e a negação da cidadania plena para determinados grupos. Assim, compreender a 

trajetória dos Batwa é também reconhecer como a colonialidade ainda estrutura relações 

sociais contemporâneas, reproduzindo desigualdades históricas. 

Portanto, o estudo do caso ruandês permite refletir criticamente sobre os impactos do 

colonialismo europeu não apenas na África, mas em diferentes contextos marcados por 

processos de dominação e exclusão. A experiência dos Batwa, assim como a dos povos 

indígenas no Brasil, revela que a luta por reconhecimento e pela preservação de culturas e 

modos de vida é também uma luta pela sobrevivência frente às lógicas capitalistas, coloniais e 

109 



 
racistas. Nesse sentido, reconhecer o epistemicídio e a necropolítica como ferramentas de 

opressão histórica é um passo fundamental para construir caminhos de resistência, memória e 

justiça. 

A metodologia empregada neste artigo, ainda que robusta em sua abordagem 

qualitativa e interdisciplinar, enfrenta limitações significativas. A dependência de fontes 

secundárias (relatórios institucionais, literatura acadêmica europeia e brasileira) e a escassez 

de produções autóctones diretas sobre os Batwa impedem uma captação mais fiel de suas 

vozes e experiências. Essa assimetria reflexa o próprio epistemicídio denunciado no trabalho, 

onde narrativas externas substituem frequentemente a autorrepresentação. Além disso, a 

dificuldade de acesso a arquivos ruandeses do período pós-1994, devido à instabilidade 

política e à sensibilidade dos temas, restringe a análise de documentos primários locais. 

Embora a obra de Mukasonga ofereça um contraponto literário vital, ela representa uma 

perspectiva Tútsi, o que reitera a invisibilidade Batwa mesmo nas críticas ao sistema. Essas 

limitações ressaltam a necessidade de futuras pesquisas incluam fontes orais e parcerias com 

pesquisadores ruandeses para superar as barreiras documentais e coloniais ainda vigentes. 

 

Referências 

AGAMBEN, Giorgio. Meios sem fins: notas sobre política. 1995. 

AKODJENOU, Arnualt. Lições aprendidas com a emergência de Ruanda – Uma breve 
história de Ruanda. Genebra: Rede Internacional de Documentação sobre o Grande Região 
dos Lagos Africanos, p. 8, 1995. Disponível em: 
https://repositories.lib.utexas.edu/bitstream/handle/2152/5111/2422.pdf?sequence=1&éPermit
ido=y. Acesso em: 23 de maio de 2023. 

BENTO, Cida. O pacto da branquitude. São Paulo, SP: Companhia das Letras, 2022. 

CARNEIRO, A. S. A construção do outro como não-ser como fundamento do ser. 
Programa de pós-graduação em Educação da Universidade de São Paulo – USP. Tese de 
Doutorado, 2005. 

COMISSÃO AFRICANA DOS DIREITOS HUMANOS E DOS POVOS (CADHP). Povos 
indígenas em áfrica: povos esquecidos?. Copenhaga (Dinamarca): Grupo de Trabalho 
Internacional sobre Assuntos Indígenas (IWGIA), 2007. 36 p. ISBN 978-87-915-6341-6. 

FANON, F Em defesa da revolução africana. Lisboa: Sá da Costa, 1969. 

110 



 
FANON, F. Os condenados da terra. Juiz de Fora: UFJF, 2010. 

FRUCTUOZO, Ligia. O genocídio de Ruanda e os mecanismos para a efetividade da 
tutela do direito à identidade. 2020. Dissertação (Mestre em Ciências Jurídicas) - Centro 
Universitário de Maringá (UNICESUMAR), [S. l.], 2020. 

GUSINDE, Martin. Os Pigmeus Africanos: tipo físico e características culturais. Revista de 
Antropologia, São Paulo, v. 3, n. 2, p. 81-93, dez. 1955. 

Índio Cidadão?  Direção:  Rodrigo  Siqueira.  Brasília:  7G  Documenta/Machado  Filmes, 
2014. Documentário, 52 min. 

LEWIS, Jerome. Les Pygmées batwa du Rwanda: un peuple ignoré du Rwanda. 2006.  

MAMDANI, Mahmood. When Victims Become Killers: colonialism, nativism, and the 
genocide in Rwanda. Princeton: Princeton UP, 2001. 

MBEMBE, Achille. Necropolítica: biopoder, soberania, estado de exceção, política da morte. 
Tradução de Renata Santini. São Paulo: N-1 edições, 2018. 80 p. 

MUKASONGA, Scholastique. Baratas. São Paulo: Nós, 2020 

NETO, Diogo Gonzaga Torres. Categorizações Sangrentas: como as classificações 
antropológicas do etnocentrismo europeu culminara no genocídio de Ruanda de 1994. Iuris 
Novarum, Cacoal, v. 3, n. 2, p. 1-21, 2023. 

ORGANIZAÇÃO DAS NAÇÕES UNIDAS. Convenção para a Prevenção e Repressão do 
Crime de Genocídio. Resolução nº 260. Nova York: ONU, 1948. 

PAULA, Luiz Augusto Módulo de. Genocídio e o Tribunal Penal Internacional para 
Ruanda. 2011. 265 f. Dissertação (Mestrado) – Curso de Direito, Universidade de São Paulo, 
Faculdade de Direito. Disponível em: 
http://www.teses.usp.br/teses/disponiveis/2/2135/tde-26032012- 
114115/publico/DISSERTACAO_Luiz_Augusto_Modolo_de_Paula.pdf Acesso em: 23 de 
maio de 2023. 

PINSKY, Jaime; PINSKY, Carla Bassanezi (org.). História geral. 7. ed. São Paulo: Contexto, 
2020. 

ROGERS, Deborah S.  GUIMARÃES, Roberto P. O genocídio que um país quer esconder. 
17 set. 2017 -. Opinião. Disponível em: 
https://oglobo.globo.com/opiniao/o-genocidio-que-um-pais-quer-esconder-21829828. Acesso 
em: 27 jan 2025. 

111 



 
ROGER, Loui. Ruanda-Urundi 1884-1919. Inglaterra. Oxford University Press, P.107-108. 
1993. 

RUSAGARA, Frank K. Resilience of a Nation: a history of the military in Rwanda. 
Kigali: Fountain Publishers Rwanda, 2009. 

SILVEIRA, A .H.; AMORIM, B. N. de. Ruanda, país de lágrimas: reflexões sobre perda, 
memória e narrativa em Baratas, de Scholastique Mukasonga. Terra Roxa e Outras Terras, v. 
39, p. 93-102, dez. 2020. Disponível em: 
<https://www.uel.br/revistas/uel/index.php/terraroxa/article/view/41429>. Acesso em: 05 dez. 
2024. 

SOUSA, Eric Oliveira. A partilha da África: consequências da intervenção imperialista 
europeia na região de Ruanda. Anais da X Semana Acadêmica de Relações Internacionais da 
Universidade Federal de Uberlândia, p. 85-95, 2018. 

112 


